






Biblioteka MNEMOSOPHIA 
Knjiga I / tom 1

TOMISLAV ŠOLA 
PREMA TOTALNOM MUZEJU

CENTAR ZA 
MUZEOLOGIJU 
I HERITOLOGIJU
FILOZOFSKI FAKULTET 
UNIVERZITETA U BEOGRADUmh





TOMISLAV 
ŠOLA
PREMA 
TOTALNOM 
MUZEJU



IMPRESUM

IZDAVAČ
Centar za muzeologiju i heritologiju  
Filozofskog fakulteta u Beogradu
Narodni muzej iz Kruševca

Biblioteka 
MNEMOSOPHIA
Knjiga I, tom 1

UREDNIK
Dragan Bulatović

Tomislav Šola
PREMA TOTALNOM MUZEJU
2011.

RECENZENTI
Dr Ljiljana Gavrilović
Dr Angelina Milosavljević-Ault

LEKTOR
Nela Tonković

REDAKCIJA NAUČNOG APARATA I INDEKS: 
Gordana Kelić

PREVOD REZIMEA
Milica Božić Marojević

DIZAJN
Saša Pančić

PRIPREMA ZA ŠTAMPU
Mirjana Stepanović

ŠTAMPA
Sigraf, Kruševac
Tiraž: 500 primeraka

NASLOV IZVORA:
Tomislav Šola, Prema totalnom muzeju, disertacija,  
Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Ljubljana 1985.

© Tomislav Šola i CMiH



SADRŽAJ
DOBRONAMERNOST MNEMOZOFIJE / 9
PREDGOVOR / 11
POSTINDUSTRIJSKO DOBA I MUZEJI / 13
UVOD / 15
INFORMACIJSKA EKSPLOZIJA / 19
TEHNOLOŠKA, KOMUNIKACIJSKA REVOLUCIJA / 27
KONTEKST VELIKOG BROJA PODATAKA / 35
CIVILIZACIJA TREĆEG TALASA / 41
Reference / 54
ZA SAVREMENI MUZEJ / 57
PRIRODA MUZEJA / 59
Medij / 59
Poslanstvo / 64
Muzej i identitet / 70
Muzej i moć / 72
Protivdjelatna priroda muzeja / 78
Muzej i sadašnjost / 84
Reference / 85
KRIZA MUZEJA / 89
KRITIKA MUZEJA / 95
Muzeji i zemlje u razvoju / 107
MUZEJ I PUBLIKA / 113
Odnos / 113
Priroda muzejske komunikacije / 133
NOVI OBLICI MUZEJSKE PRAKSE / 145
Reference / 152
AUDIOVIZUELNA KOMUNIKACIJA U MUZEJIMA	159
MUZEJSKI PREDMET / 161
Priroda / 161
OPŠTI MEDIJSKI KONTEKST / 173
PRIRODA AUDIOVIZUELNE KOMUNIKACIJE / 179
AUDIOVIZUELNI MEDIJI I PRIRODA MUZEJA / 187
Primjerenost / 187
Upotreba u muzeju / 189
Audio-vizuelna interpretacija / 193
Medijski hiperrealizam / 195
Medijski kontekst / 198
Novi oblik bogatstva muzeja / 202
Razlozi usporenog napredovanja nove medijske prakse / 206
Stavovi / 207
Finansije / 211
Proizvodi / 213
Organizacija / 214
Teorija / 215
Greške u praksi / 216
Reference / 218
PREMA BUDUĆNOSTI MUZEJA / 225
UMJESTO ZAKLJUČKA / 227
MUZEOLOGIJA TOTALNOG MUZEJA / 245
Reference / 254
PRILOZI / 257
BIBLIOGRAFIJA / 259
Tomislav Šola, TOWARDS A TOTAL MUSEUM / 277
BIOGRAFIJA / 279
Reference / 280
IZBOR IZ BIBLIOGRAFIJE Tomislava Šole / 283
INDEKS / 285





DOBRONAMERNOST 
MNEMOZOFIJE
Dragan Bulatović

U skupu problema koji se prepoznaju kao pokazatelji blago
vremeno izrečene procene o „kratkom dvadesetom veku“, štrčalo 
je pitanje „kakav muzej za kakvu sadašnjicu“ nam treba? Ne samo 
zbog toga što je „dugi devetnaesti vek“ bio i izrazito „vek muzeja“ 
u najboljem romantičarsko prosvetiteljskom, nego i restauratorsko 
imperijalnom smislu. Štrčala je promenjena imperijalna paradigma, 
a u njoj je značajno mesto imao muzejski patrimonium kao svoje
vrsni kapital, značajnije mentalni no materijalni. Najbrža je reakcija 
dolazila iz oblasti institucionalne baštinske brige, tačnije iz potrebe 
vlasnika da načine nužnu transformaciju gazdovanja svojim imet
kom. Tako se patrimonium počeo zaodevati novim ruhom. Upravo 
je autor ovog dela koje Vam predstavljamo kao prvo u bibliote-
ci kojoj je i ime pozajmio, svojevremeni bum muzeja u celom sve-
tu, na početku poslednjeg kvartala dvadesetog veka, prepoznao kao, 
zapravo, novu ozbiljnu krizu muzejske institucije. U svojoj detaljnoj 
analizi ovog prividnog paradoksa, on ukazuje na nedostatke tradi
cionalne teorije muzealizacije i izlaže neophodnost rešenja u okviru 
prožimanja sa rastućim kibernetičkim znanjima. Muzej kao središte 
objedinjenih ambicija za saznanjem sveta, autor ne odvaja od prava 
na ostvarenje individualnih, a ne samo kolektivnih i masovnih, 
doživljaja prošlosti. Za novi muzej koji ništa ne zanemaruje, totalni 
muzej, Tomislav Šola je formulisao rešenje koje objedinjuje tradicio
nalna znanja i nove metodologije komunikacije, pod okriljem svo
jevrsne mnemozofije.

Sa druge strane, ovaj rukopis je izvanrednom osetljivošću uspeo, 
sada već davnih dana, da ostvari, često samo priželjkivanu inter
disciplinarnost u istraživanju i tumačenju složenijih pojava. Prepo
znajući opšti značaj kibernetike, duboko razumevajući tehnološke 

9

PREMA TOTALNOM MUZEJU



posledice njene primene, sa jedne strane, te pouzdano utvrđuju
ći uzroke krize tradicionalnih muzejskih institucija, autor je stvo
rio teoriju koja će pokazati da je središnji problem kulturnih para
digmi na prelazu vekova upravo razmena poruka. Stvarajući teo
riju baštinjenja na prepoznavanju opšte važnosti humanističkog 
pristupa razumevanju sveta i legitimnosti njenog nametanja prime
njenim disciplinama, pa i kibernetici, Tomislav Šola je ponudio je
dinstvenu disciplinu koja pod imenom heritologija već gotovo dve 
decenije predstavlja dominantni pristup nasleđu u nauci i prak
si u svetu, uspešno se suprotstavljajući lošim posledicama nara
stajuće paradigme kulturne industrije i kulturnog tiruzma. U tom 
poslanstvu presudna je bila autorova odlučnost da se u teoriji 
pomeri težište sa muzealnosti ka mnemozofiji, sa institucionalnog, 
muzejskog konteksta ka totalnom socijalnom kontekstu baštinjenja, 
tj. sa socijalizacije uskog, specijalističkog i „kolekcionarskog“ 
(isečka) konteksta „(moje) slike sveta“ i njegove podrazumevane 
„totalne“ artificijelnosti, ka integralnom kontekstu stvarnosti 
koji objedinjuje, kada i koliko je potrebno/moguće individualno, 
polivalentnu – uvek i naturalnu i artificijelnu i polisemički zahtevnu 
stvarnost, stvarnost o kojoj se pita njen akter. U toj reanimaciji 
uloge aktera, pojedinac se „podigne“ kroz „stvari“. Ovde se priča 
vraća kritičkom pojedincu kao korisniku – muzealcu, profesionalcu 
posredniku sa prepoznatim i čuvanim sopstvenim poslanstvom, 
jednako koliko i korisniku – posetiocu sa svim njegovim, malim i 
velikim, razbuđenim potrebama verne publike.

Važnost autorove misli o prirodi muzejskog i njegovom prakti
kovanju, stoji svojom svežinom do danas na uzornom statusu. Po
štovana je dosledno u ovom izdanju, uz najmanja moguća prilago
đavanja, leksička i sintaksička, kao i ona koja se tiču aktuelnog 
standarda za naučni aparat. Takođe, tekstu su priključeni najnoviji 
izbor autorove bibliografija, aktuelna biografija i indeks pojmova i 
imena.

10

TOMISLAV ŠOLA



11

PREMA TOTALNOM MUZEJU

PREDGOVOR

Rad na ovoj temi, u obliku koji je ovdje predložen, rezultat je 
promišljanja o najbitnijem u muzeologiji danas. Polazeći od pret
postavke da muzej mora biti društveno relevantan i komunikativan, 
očigledno je da će se muzeološke i sasvim praktične dileme mu
zejskog poslanstva razrješitii u novoj definiciji konteksta savreme
nog muzeja, prirode muzejske ustanove, prirode muzejskog pred
meta i u sudaru s tehnologijom informatičke revolucije. 

Obrada literature o upotrebi audiovizuelnih sredstava u muzej
skoj praksi pokazala je da je od praktičnih vrijednosti nove tehno
logije, stalno podložnih promeni, daleko važnije sve ono što ona 
implicira. Svijet potresa najfundamentalnija kriza u njegovoj istoriji: 
prijelaz u viši oblik sređenosti je odrastanje čovečanstva. Kao važan 
dio kolektivne memorije, u događajima koji slijede, muzeji mogu 
imati važnu ulogu.

Muzeološka literatura, u poređenju s nekim drugim naučnim 
disciplinama je zapravo nevelika. Literatura koja se, pak bavi netra
dicionalnim razmišljanjima je malobrojna i ograničena na svega 
nekolicinu autora. Novoj tehnologiji i razmišljanjima o budućnosti 
muzejskog poslanja posvećeno je još manje pažnje. Činilo mi se 
da u muzeološkoj situaciji kao što je naša, ova tema može da ima 
izvjesnu provokativnu vrijednost, ali ukazujući na otvorene mo
gućnosti ubrzanog razvoja djelatnosti.

Nalazeći se na području jedva obrađivanom u muzeološkom 
smislu, na području novih problemskih sinteza, rad predstavlja i na
por i rizik u nastojanju da nametne radikalne zaključke zasnovane 
na pokušaju kompleksne i široke analize najbitnijih tačaka mu
zeologije.

Ma koliko bio uspješan u nastojanju da dosegne važnost u onosu 
na nauku, ovaj rad namijenjen je jedino onima koji su u praksi ili 
teoriji zaokupljeni muzejima. Po eklektičkoj prirodi muzeologije, po 
multidisciplinarnosti njenog pristupa problemu naslijeđa, malo je 
vjerovatno da će se pojedinačni interesi uključenih nauka i naučnih 



12

TOMISLAV ŠOLA

disciplina prepoznati u zadovoljavajućem obliku. Uostalom, poku
šaj sravnjivanja interesa različitih nauka i naučnih disciplina s mu
zeologijom, ugrožavao bi specifičnost muzeoloških interesa i  ne
girao pokušaje novih sinteza.



POSTINDUSTRIJSKO 
DOBA  
I MUZEJI





UVOD

U proteklih 400 godina, što je neznatan dio istorijskog vremena, 
Zemlja je od ravne ploče u božanskom univerzumu postala planeta 
čije je ogromno Sunce isto tako sićušan djelić neizmjerne galaksije. 
Radioteleskopi nam jasno daju do znanja da pojam beskonačnosti 
nije samo matematička kategorija, nego činjenica poznata iole 
obrazovanijem stanovniku Zemlje. U beskonačnom svemiru, čini 
se nemogućim procijeniti i sam broj galaksija. Pri tom, svemir, pa 
i sam pojam prostora, kriju tajne o kojima i najnaučnije promišljanje 
govori jezikom i pojmovima science fictiona. Znamo više no ikad 
i manje no ikad.

Čovjek je zakoračio u beskonačje, stekao mogućnost odlaska, 
boravka i povratka. Vrata su time otvorena. Kao i uvjek do sad, po
bjeda nad prostorom bila je problem primjene i razvoja tehnolo
gije. Gospodarenje vremenom problem je takođe načet u rješava
nju, ali koji zahtijeva više od tehnološke sposobnosti. Za sada se 
revolucionarne promjene događaju na području produžetaka čovje
kovih čula, u medijima. Čovječanstvo odrasta mukotrpno i sâmo.

Ne bez razloga i ne bez grandioznih posledica čovjekova vrsta je 
stekla po prvi put u svojoj povjesti realnu i metodološki višestru
ku mogućnost samoubistva. Militaristički apsurd čovjekove prirode 
suočen je s smrtnim činom koji svaku pobjedu pretvara u samoubi
stvo pobjednika. Populacioni bum i ekološke posljedice čovjekovog 
djelovanja i obitavanja na Zemlji predstavljaju oblik samoubistva 
kroz potpunu krizu identiteta, jednako prirodnog, kulturnog i civi
lizacijskog. Već samo oslobađanjem bioinženjeringa, od svake kon
trole i straha otvorili bismo fatalni put bez povratka.

Čovječanstvo je konačno prisiljeno na razmišljanje o sebi kao je
dinstvenom ugroženom identitetu, na razmišljanje o novim oblici
ma solidarnosti i odgovornosti. Mogućnost samoubistva sama je po 
sebi oblik obaveze na višu svijest o sopstvenoj egzistenciji i stoga je 
jasno da čovječanstvo u celini mora preduzeti oblike zaštite sopstve
nog opstanka.

15

PREMA TOTALNOM MUZEJU



16

TOMISLAV ŠOLA

Muzeji su, kako će kasnije biti i riječi, oblik preživljavanja u vre
menu, čovjekovo otimanje prolaznosti, za volju vrlo praktičnih, ali 
i vrlo taštih ciljeva. Danas ih vidimo drugačije nego ikad, a logika 
njihovog nastanka dobija upravo neslućene dimenzije u sukobu 
s  mogućnostima nove tehnologije komunikacija. Postindustrijska 
civilizacija neće moći, a valjda ni hteti, da spreči da muzeji postanu 
takođe postindustrijski, da iz svog načina rada i svojih ciljeva uklo
ne ograničenja logike industrijske revolucije koja ih je mahom 
i uspostavila. Nije slučajno da se u kulturi, koja je oduvijek u sebi 
sadržavala i vizionarstvo i krajnji konzervativizam, taj proces do
gađa vrlo sporo. Analiza prirode muzejske ustanove pokazuje da 
će muzej najvjerovatnije postati jedan od najvažnijih društvenih 
mehanizama zaštite univerzalnog identiteta, ma čega da se on ti
cao, ali da će i potrajati njegova opterećenja, jer je muzej jednako 
tako idealan medij orijentacije prema vrijednostima prošlosti. 
Elektronska revolucija koje je ustanovila postindustrijsko doba 
nije samo vizionarska dosetka nego je skup novîna koje moraju iz 
temelja promjeniti svijet. Dakle, i muzeje. Srž promjena je u novom 
karakteru informacije i fenomenalnim mogućnostima njihovog 
uskladištenja: sabijanjem. To je omogućeno prvenstveno razvojem 
nove tehnologije. Zahvaljujući toj tehnologiji moguće je sve podatke 
iz prosečne enciklopedije sačuvati na volumenu vinske čaše, a pro
sečnu biblioteku smestiti u samo jedan orman za knjige1. Iako su 
navedena dva podatka vrlo svježa i iz meritornog izvora, vjek nji
hovog trajanja ograničen je samom prirodom materije na koju se 
odnose.

Autor koga koristimo kao izvor kaže: „Danas se strujni krug 
sastoji od ‘žica’ čija se debljina i rastojanje mjere u milionitim 
djelovima centimetra i u izvjesnim slučajevima mogu se uporediti 
s prečnikom molekula ili veličinom virusa“2. Već je i u javnim me
dijima demonstrirana činjenica da se informacije iz čitavog svijeta 
mogu simultano ili naprosto u bilo koje vrijeme prenositi i izme
njivati u obliku auditivnih ili vizuelnih signala na svim tačkama 
zemaljske kugle. Ono što je dosta „dramatično“, kako navodi isti 
autor, jeste da taj tehnološki skok „nema nikakve vidljive granice“. 
„S  tehnološkog stanovišta“, kaže on, „mogućnosti informacionog 
društva izgledaju neograničene“.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

17Informacijska revolucija, kao direktan rezultat postindustrijskog 
zbivanja, omogućena je tako, naizgled malim tehnološkim zaokre
tom. Poluprovodnici od germanijuma, koji su naslijedili skupe i ne
praktične „lampe“, zamjenjeni su silicijumskim materijalom, de
silo se otkriće integrisanih kola, umjesto tranzistora, a već 1970. 
godine bilo je moguće na nekoliko kvadratnih milimetara „staviti“ 
deset hiljada tranzistora3. Uslijedila je potom proizvodnja mikro
procesora, „srca kompjutera“, i time je počela informatizacija dru
štva.

Mikroprocesor je od svog nastanka naovamo revolucionisao ili 
bar nagovjestio revoluciju svakog sektora ljudske djelatnosti. „Du-
gme“ kako ga zovu na francuskom ili „čip“ kako ga žargonski zove 
čitav svijet, najavljuje najveće promjene upravo u uspostavljanju 
novih saveza tehnologija i naučnih disciplina. Malo toga je bilo po
znato Mekluanu (McLuhan) daleke 1962. Godine kada se pojavila 
njegova knjiga Gutenbergova galaksija ili, samo tri godine kasnije, 
Razumjevanje medija, ali je bio više nego u pravu. Njegova vizija 
„globalnog sela“ mogla je izgledati previše literarna, ali upravo čip 
„transformiše sadašnjost u budućnost“ u istom smislu povezujući 
nekad razjedinjena tri sektora elektronike: telekomunikacije, audio
vizuelno i informatiku4. Namjera ove analize je da pruži relevant
ne tačke savremenoj muzeologiji za određenje uloge i mjesta muzeja 
u tim prekretničkim događanjima.

Bilo da u pojedinoj sredini postoje elementi predvidive buduć
nosti ili se oni tek mogu očekivati, obaveza je biti spreman na 
reakciju. Brojni su primjeri koji pokazuju da je ispravno tvrditi kako 
„razvoj tehnologija daleko nadmašuje čovjekovu sposobnost da ih 
kreativno upotrijebi“5. Bilo da je riječ o pojedinoj sredini ili disci
plini kao što je muzeologija, mudro je unaprijed znati šta treba uči
niti. To štedi vrijeme i trud, povećava radne efekte, sprečava velike 
zabune i štiti stručne interese i ingerencije muzeja u zaštiti naslijeđa. 
Nije bez značajne istine i američka poslovica: „Budućnost nam služi 
da bismo znali živeti u sadašnjosti“. Ne znati kuda treba ići znači već 
po sebi nenadoknadiv zaostatak.

Tehnologija je sabrala toliku snagu i značaj da su mnogi u tome 
vidjeli neumesan tehnicistički diktat, zaboravljajući da je tehno
logija po svojoj prirodi samo sredstvo, doduše koje podsjeća na 
obaveze i nove mogućnosti da one budu ispunjene, ali ipak ostaje 



18

TOMISLAV ŠOLA

samo metoda, a ne cilj. Taj stav je uzrokovao vrlo štetan apriorni 
animozitet mnogobrojnih djelatnika na području društvenih nauka, 
od kojih je jedan, mada i dalje u formiranju, i muzeologija. Sto-
ga je više nego značajno baviti se temama koje premošćuju netrpe-
ljivosti. Mogućnosti nove tehnologije treba da se prihvate makar iz 
razloga hrabrosti, kao što je to rekao Tomas P. F. Hoving (Thomas 
P. F. Hoving): „Ako je to trojanski konj tehnologije, ja kažem, 
uvezite ga“6.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

19INFORMACIJSKA EKSPLOZIJA

Protivnicima Mekluanovog ranog profetizma i njegovih bomba
stičnih najava činilo se da je usamljen i da će proći kao pomodni 
pseudo-naučni pogled na savremena zbivanja. Danas smo svjedoci 
da su problemi koje je navodio Mekluan predmet rasprava u vla
dama savremenih zemalja, da su stvorena posebna ministarstva 
i zadužene vladine komisije formirane od stručnjaka čiji je zadatak 
da pruže orijentire u novoj igri moći. Vrijedi stoga citirati sledeće 
rečenice iz izveštaja sad već famozne francuske vladine komisije 
NORA-MINC: „Otkad su Sumerci zapisali prve hijeroglife na tabli
ce voska, proživljavali su, vjerovatno ne primećujući, odlučnu 
promjenu čovečanstva: pojavu pisma. Međutim ono će mijenjati 
svet. Danas informatika nagovještava možda paralelanu pojavu. 
Analogije su frapantne: proširenje memorije, umnožavanje i promje-
ne sistema informisanja, konačna modifikacija modela autoriteta“.7

U nastojanju da ocrtamo veličinu i značaj promjena koje su 
u toku i koje tek slijede biće moguće vidjeti u kojoj je mjeri sudbi
na muzeja vezana za njih. Ukoliko su muzeji važan društveni me
hanizam, što niko ne poriče i ukoliko su rezultat socio-kulturnih 
i  ekonomskih okolnosti, biće očigledno da će doživljavati promje
ne u skladu s promjenama sopstvene okoline. Ako se govori o mi
jenjanju modela autoriteta, muzej će morati da zadese jednako dra
stične promjene. Riječ je dakako o permanentnoj informatičkoj 
revoluciji čiji je ritam diktiran „događajima na području integrisa
nih kola i memorija, u optoelektronici ili u radio-električnim trans
misijama“8.

Već spominjana minijaturizacija „omogućila je revoluciju“9, a da 
je riječ o razvoju stvari koji je lako mogao inspirisati dramatične 
najave, ilustruje i podatak da je dio mašine za obradu i memorisa
nje podataka koji je 1968. godine koštao 350 francuskih franaka, 
deset godina kasnije koštao samo 0,01. Novi veliki biznis, takođe 
čini sve da plasira novu tehnologiju, katkad, treba to reći, na uštrb 
promišljenog izbora i analize stvarnih potreba. Velike korporacije 



20

TOMISLAV ŠOLA

kao IBM podstiču nagradama, publikacijama, simpozijumima itd, 
upotrebu upravo svog hardvera i programa10. Da nije riječ samo 
o velikom preduzetništvu svjedoče svojom ozbiljnošću mnoga upo-
zorenja. Odlomak jednog takvog razmatranja u Francuskoj zove 
se Američki izazov ili Država IBM11. Već navedeni izveštaj koji je 
naručio bivši predsjednik na samom početku ima poglavlje Francu-
ska kriza i informatika12. Između ostalog tamo se kaže:

„Ako Francuska ne pronađe ispravan odgovor na ove teške i nove 
izazove, njene unutrašnje napetosti oduzeće joj sposobnost da sama 
odlučuje o svojoj sudbini“. Vjerujem da nije forsirani paralelizam 
razmišljati šta treba da učine muzeji kako bi odgovorili na te „teške 
nove izazove“? Ili se možda od njih očekuje da odluke pasivno pre
puste logici događanja. Muzeji su u osnovi memorija društva, 
a  u  manje od pola stoljeća rođena je nova memorija fascinantnih 
mogućnosti koja nam omogućava da „na tankom sloju hemijske 
ili magnetne folije čuvamo svoju stvarnost i svoje imaginarno od 
juče“13. Ignorisati ili prihvatiti novu mogućnost i promijeniti se? 
Teza kojom se rukovodi ovo razmišljanje jeste da je to izbor za tzv. 
model preživljavanja ili za nestanak.

Vraćajući se ponovno na ilustrativan primjer organizovanog 
napora jedne savremene države, kao što je to Francuska, da na 
najvišem nivou razriješi strategiju suočavanja s informatičkom re
volucijom, susrećemo se s brojnim analizama koje tu potrebu po
tvrđuju i sa čitavim novim državnim mehanizmom koji zadatke 
treba da riješi14. U Francuskoj je 1972. godine stvoren Visoki savet 
za audio-vizuelno, a još iste godine (!) Nacionalni sindikat za video 
komunikacije (SNVC). Tri godine kasnije je pri Nacionalnom kon-
zervatorijumu za primenjenu umetnost (CNAM) osnovan Institut 
za audio-vizuelno (Institut Audiovisuel), a već 1977. godine nastaje 
vladin Kulturni biro za audiovizuelno (Office Culturel de l’ Audiovi-
suel) i Nacionalni centar za audiovizuelnu animaciju. Tih godina se 
stvara ogroman broj agencija i udruženja koja koriste ili istražuju 
domete informatičke revolucije. Slijedi i osnivanje Intersindikal-
ne grupacije za audio-vizuelne komunikacije (GICA). Francuska 
situacija, ilustrovana ovim malobrojnim podacima, nije izuzetak 
niti je jedinstvena. Riječ je o, kako bi to novinari nazvali, velikoj 
igri. Primjera radi, 1977. godine Saudijska Arabija opredjelila se u 
kolor TV tehnologiji za sistem SECAM, što je značilo i potpisivanje 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

21prvog ugovora na isporuku tehnologije u vrednosti od šest milijardi 
US dolara. Kako će biti riječi kasnije, proizvođačima opreme i pro
grama postali su interesantni i muzeji.

Po prirodi svog posla i materijala kojim raspolažu, muzeji su 
prirodan informatički medij. Uvođenje nove tehnologije u muzeje 
često je završavalo na nabavci opreme. Da je reč o direktnoj šteti, 
svjedoči i slijedeće mišljenje: „U širem smislu ono što mijenja hije
rarhiju, uslove rada, manje je transformacija mašine, a više evolucija 
postupka i organizacija koju zahtijeva. Informatika pripada pokre
tu racionalizacije u kome je ona najrazvijeniji uslov i izraz“15. 
U  poglavlju koje govori o prirodi medija razrađena je unekoliko 
idiomatska Mekluanova istina „medij je poruka“. U prirodi je svakog 
medija da mijenja okolinu. Pojedini autori idu tako daleko da kažu 
da je glavni cilj informatizacije u porastu produktivnosti, uprkos 
svim varljivim utiscima koje informatika pruža16. Takav način raz
mišljanja je dakako uvod u podatke o endemskoj nezaposlenosti 
koju informatizacija uzrokuje. Rukovođeni istom logikom koja 
povode proglašava uzrocima, nekad su engleski čartisti razbijali 
mašine. I sam autor Nanej (Niney) priznaje da je informatika iz ko
mercijalnih, industrijskih i vojnih primena, danas postala dio i svih 
društvenih aktivnosti.

Definicija muzeja ukazuje na evidentnu informatičku prirodu 
muzeja jer je riječ o prikupljanju, obradi, odlaganju i izvlačenju 
(retrieval) informacija. Muzejska je specifičnost u pretežno trodi
menzionalnom karakteru informacija. Od Šenona (Shanon) sazna
jemo indikativno razmišljanje: „(...) za razliku od drugih oblika 
energije, koji konačno ne mogu biti niti stvoreni niti izgubljeni, već 
samo preraspodjeljeni, informacija je inherentno regenerativna ili 
negentropična“ (dakle nije podložna entropiji, op. T. Š.) 17.

Informatičke analize, sistemi i modeli primijenjeni na muzealije 
daju o sadržaju muzeja potpuno drugačiju sliku no što je bio pre
trpani depo i kataloške kartice muzeja. Evo šta jedan autor18, u slo-
bodnoj interpretaciji, smatra da je priroda informacija:

– informacija je nešto živo: informacije postoje samo u ljudskom 
duhu – u onome što on opaža, pamti i što je u stanju da reprodukuje 

–  informacija se može širiti: En Vels Branskomb (Anne Wells 
Branscomb), advokat i stručnjak za komunikacije naziva ih „siner
getičkim dobrima (...) što ih više imamo, više ih koristimo i one 



22

TOMISLAV ŠOLA

postaju sve korisnije. Pošto se širi bez ikakvih vidljivih granica, 
informacija teži entropiji“. Šenonova negentropičnost informacija 
verovatno se treba ticati samih izvora informacija (što je istina ako 
su muzejski predmeti u pitanju)

– informacija se može sažimati
–  informacija je supstitutivna: ona može da zameni kapital, rad 

ili fizički materijal
– informacija se može prenositi brzinom svetlosti (što je postig

nuto u manje od stotinu godina)
– informacija je difuzna (orig. information leakage; op. T. Š.) „Ste

ge koje nameću državna tajna, pravo intelektualne svojine i poverlji-
vost, vrlo loše pristaju ovom nemirnom dobru.“

–  informacija je zajedničko dobro: „Informacija, ugrađena čak 
i u najjednostavniju rukotvorinu, jeste sređena predstava o nekom 
aspektu ljudskog iskustva.“

Mnogo specifičniji, upotrebljiviji u razmišljanju koje je primenji
vo na muzeje, je ponovo Šenon19:

– „Neprimijenjena jedinica (bit, op. T.S.) je u najboljem slučaju 
činjenica. U kontekstu, može postati informacija.“

– „Vrlo malo, od onog što je naše iskustvo, je informacija, mada 
je sve podatak.“

–  „Informacija bez konteksta je puki podatak (orig. data, op. 
T. Š.) ili, ako je nešto naročito loše postavljena: dada.“

– „Informacija nije informacija ako ne otkriva nešto novo.“
Šenon navodi i reči teoretičara Gregorija Bejtsona (Gregory Ba

teson) koji kaže da je informacija „a difference that make difference“. 
Primjenjujući informatičku analizu na muzeju, nameću se sami po 
sebi zaključci o statusu predmeta u njemu, koji su, makar gledajući 
pojednostavljeno, podaci ili informacije. Ponekad muzejski pred
met, prepušten propadanju i zaboravu, ima status negativne, preću
tane informacije što je izdaja osnovnog muzejskog habitusa. Stoga 
što se brojni autori slažu da status informacije podrazumijeva da je 
primijenjena ili procesuirana.

Sredinom pedesetih godina na svijetu je bilo 2,75 milijardi ljudi, 
a polovinom osamdesetih ih je preko četiri milijarde. Ako je alarm 
pokrenut u svim oblicima ljudskog djelovanja upravo pod utis
kom te činjenice, ako su dakle politika i ekonomija u napetosti per
manentnih podešavanja izazovu velikog broja, ne postoji nijedna 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

23logika koja bi od iste alarmantne dinamike spasila područje kultu
re, tj. celokupno područje tzv. nadgradnje. Osim imanentnih de
mokratizacionih procesa u društvu koji bitno utiču na rast učes
nika u kulturnoj komunikaciji, postoji i sklop nezaobilaznih zako
nitosti pokrenutih industrijskom revolucijom. Čovjek postaje upo
trebljivi društveni činilac ili naprosto upotrebljiva radna snaga tek 
onda kada prođe proces osposobljavanja. Jednom pokrenut, sistem 
diseminacije znanja, kulturne difuzije i istraživanja, nameće se 
kao svemu nadređen mehanizam koji, podstican stvarnim potre
bama svakodnevnice, u produktu i stremljenjima nadilazi ambi
cije građanskog društva koje je i započelo proces. Rečeno pri
mjerom moglo bi se reći da će radnik koji je stekao primjerna 
znanja iz teorije i prakse i one nužne osnove kulture i analitičkog 
prosuđivanja, pre ili kasnije zahtijevati samoupravnu vlast nad 
sredstvima za proizvodnju i produktima svog rada. Kako je, dakle, 
s  jedne strane zaista riječ o evoluciji demokratičnosti, a s druge 
strane o nezaobilaznim poslijedicama i zakonitostima savremenog 
društva, postaje jasno da se neka tradicionalno elitna područja pre
tvaraju u središta masovnog interesa. Napredna teorija pretvara 
neke institucije u aktivne praktičare i „podstrekače“ takvih procesa, 
a ostale novostvoreni pritisak masovne potrebe prisiljava na ino
vacije i nove oblike ponašanja.

Bitan dio nove odgovornosti kulturnih institucija, možda upravo 
najviše muzeja, jer su najspremniji za rad za neizdiferencirane ko
risnike, leži u spoznaji da tek kvalitativno nov i holistički prosvje
titeljski napor može donijeti dodatne ili, zapravo najhitnije garancije 
opstanka i prosperiteta čovječanstva. Ta spoznaja je legalan i logičan 
produkt teorijskih napora, dakle, muzeologije, ali je i izvan muzeja 
samih. Muzej je stoga suočen s novim potrebama za nove korisnike, 
bez obzira pronalazio za to sopstvene motive ili ne. Ako ne uspijeva, 
zamijeniće ga institucija koja će htjeti i moći da se suprotstavi te
škoćama novih zadataka.

Muzej prošlog stoljeća, koji se u ime euforičnih nacionalnih 
ambicija obavezao na služenje narodu, tj. svim građanima, dospio 
je u situaciju da svoja obećanja realizuje. Broj posjetilaca višestruko 
je veći, a već najbliža budućnost obećava mnogo veći broj zainte
resovanih kojima treba ponuditi usluge. Kao što je povećan broj 
informacija početkom vijeka prisilio muzeje na upotrebu pisaće 



24

TOMISLAV ŠOLA

mašine, kao što je isti razlog prisilio već današnje muzeje da upo
trijebe savremenu elektronsku tehnologiju za obradu podataka, isto 
tako će današnji muzej, ako već i nije, posegnuti za savremenim 
sredstvima komuniciranja, jer će mu jedino ona omogućiti saobra
ćanje s masovnom publikom.

Među mnogim parametrima budućnosti od kojih neki mogu 
izgledati kao intelektualističke konstrukcije, postoje i oni koji su 
neizbježne materijalne činjenice. Populacioni bum se ne iscrplju
je u  analizi na statističkim podacima. Vrlo ozbiljan francuski teo
retičar Servan-Šrajber (Servan-Schreiber) postavlja svom težinom 
vrlo prozaično pitanje: „Na šta će ličiti planeta kad bude pokrivena 
s dvadeset milijardi ljudi“20. U vreme kada je njegova knjiga pisana, 
bilo je na svijetu „tek“ 3,8 milijardi, a ekolozi predviđaju planetarne 
nevolje ako taj broj bude udvostručen. Pri tom, sasvim je izvesno da 
ćemo kraj 20. vijeka dočekati sa sedam milijardi stanovnika. Stvari 
se mijenjaju iz temelja i zato informatička revolucija kao dio tih 
novih zakonitosti našeg položaja na ovoj planeti nije samo još jedna 
najavljena revolucija koja će postojati u nekim mekluanovskim 
razmišljanjima, a jedva prisutna u svakodnevnici, nego je to čitav 
novi svijet u kojem ćemo morati da živimo. I radimo, recimo, 
u  muzejima. Pri tom, tehnološka revolucija ne postoji kao stresan 
događaj, nego kao proces promjena kojima je potrebno, doduše 
brzo prilagođavanje, ali je prilagođavanje moguće. Zanimljivo je 
da i protivnici zagovornika novog raspravljaju istim rječnikom, 
priznaju iste zakonitosti, ali ovom vremenu i ovim promenama 
odriču posebnost koja ih čini potpuno novim izazovom čovje
čanstvu. Možda im smeta svojevrsna defahizacija nauke i znanja 
koja će poremetiti sadašnje strukture: „Informatika rizikuje da 
bude na samom početku jednog od diskontinuiteta oko kojih se 
okreće znanje. Granice disciplina će biti fluidnije, pokretljivije, jer 
su rezultat brojnih kodifikacija, raspršenih pokušaja bez saglasja 
i plana“21. Taj rizik je neizbježan jer će okolnosti zahtjevati nove 
asocijacije naučnih spoznaja i potpuno nov eklekticizam.

Ohrabruje činjenica da u svijetu muzeja postoje pojedinci koji 
u  raspravi o problemu muzeja i nove tehnologije komuniciranja 
kažu: „Želim da muzeji (...) budu vođe, a ne sledbenici“22. Već spo
menuti Servan-Šrajber ne misli dobro o najavljenim novostima, on 
upozorava na opasnosti budućnosti, ali je realan u procjeni stanja 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

25koje zahtijeva stručne odgovore: „Koje mjesto u takvom svijetu 
ostaje za čitanje, razmišljanje ili radosti življenja? Nema potrebe da 
čekamo na život u silosima da bismo ustanovili da se ovaj današnjih 
ljudi, pod uticajem elektronike, u dvadeset godina promjenio više 
nego od faraona naovamo“23. Ipak, smisao novog, a to je temeljna 
istina koju slabo razumiju i „konzervativci“ i „revolucionari“, nije 
da razori staro, čak niti da ga u potpunosti zamjenjuje, nego da se 
na njega nadogradi i da ga obogati novim mogućnostima.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

27TEHNOLOŠKA, 
KOMUNIKACIJSKA 
REVOLUCIJA

Herbert Simon, nobelovac, profesor nauke o kompjuterima 
i  profesor psihologije, jedan je od najuglednijih optimista kada je 
riječ o novoj tehnologiji komuniciranja. On kaže da se „treća infor
matička revolucija može uporediti s energetskom revolucijom, koja 
je omogućila pojavu industrijskog društva“24. Ova tehnološka revo
lucija tako je iz osnova promijenila i povećala čovekove moguć
nosti raspolaganja sopstvenom sudbinom da se, uprkos ontološkim 
zebnjama, možemo osjetiti kao subjekat, a ne objekat tih promjena. 
U svojoj knjizi Geopolitika informacija A. Smit (A. Smith) iznosi 
mišljenja da pojava novih mikroelektronskih tehnika i novih 
sistema telekomunikacija stvara jednu krizu, koju definiše kao „sta
nje nestabilnosti koje vodi prema odlučujućim promjenama“. To 
mišljenje, kao što smo već vidjeli, nije usamljeno, ali i ono potvrđuje 
da izvjesnu dezorijentisanost pred novim mogućnostima ne treba 
tumačiti kao nesnalaženje.

Evolucija sa svim osobinama revolucije ima kvantitativan 
i  kvalitativan karakter. Statistički podaci, kao na primjer, u orbi-
ti Zemlje lebdi i kruži više od 2500 satelita, pokazuju da svako od 
sredstava komunikacije u istorijskom redosledu ima za cilj da 
dosegne što veći broj učesnika u komunikaciji. U elektronskoj 
i telekomunikacionoj tehnologiji najočiglednije je kako rastuća 
širina ima i svoju paralelnu pojavu u brzini transmisije. „Ako je 
tipografiji trebalo nekoliko vjekova da osvoji čovječanstvo, televizija 
je to učinila u nekoliko godina. To prostorno i vremensko ubrzanje 
dogodilo se, ili je bilo omogućeno minijaturizacijom u elektronskoj 
industriji“25. Informatika i tehnologija poluprovodnika već se tri
desetak godina razvijaju paralelno i u interakciji. Informatika, „za
hvaljujući sve minijaturnijim i sve jeftinijim komponentama, razvija 



28

TOMISLAV ŠOLA

sve kompleksnije aparate“26. Na kraju, ili bar predvidivom kraju 
tog razvoja je kompjuter s kojim će biti moguć nekodirani dija
log. Polazište te informatičke revolucije, poluprovodnici, minija
turizacijom su integrisani u tranzistor, a 1974. godine je „skoro 
slučajno“ bio proizveden prvi mikroprocesor27. U deset godina 
razvoja, koji se događao po scenariju science fictiona, rođen je 
mikrokompjuter u svim oblicima i primjenama koje svakodnevno 
srećemo. U kvalitativne karakteristike tehnološke revolucije treba 
ubrojiti i slijedeću činjenicu: „Demokratizujući se, informatika 
zadobija jednu humanističniju dimenziju“28. Kod drugog autora 
koji čak i nije iz krugova zainteresovanih muzejskih radnika, naila
zimo na mišljenje koje je u muzeološkom smislu obojeno i fun
damentalnog je karaktera u razumijevanju smisla ove globalne 
teme u muzeologlji: „Tranzistori i integralna kola multiplikovali su 
unutrašnje mogućnosti i transmisije, distribucije i upotrebe infor
macija. Taj proces oslobađa ogromne društvene energije zato jer 
stvara nove mogućnosti kontakta među ljudima i omogućava 
svjetsko podruštvljavanje (orig. socialisation universelle, op.  T.  Š.) 
kulturnog blaga sadašnjosti i prošlosti.“29 U vrijeme kad je Mek
luanov profetizam osvojio čak i kolebljiva srca ljubitelja ideja koje 
su en vogue, nije bila slučajnost da je tema predložena izlagačima na 
svetskoj izložbi Expo 67 u Montrealu bila Prozor u budućnost.

Prilagođeno masovnoj prezentaciji i pregledano u mnoštvu svih 
mogućnosti, pokazalo se na jednom mjestu sve ono što je kanad
ski teoretičar najavljivao i analizirao. Audiovizuelna revolucija 
doživjela je svoj čin inicijacije. Izložba kao da je napravljena po 
scenariju definicije, jedne od definicija tehnologije: „Tehnologija je 
manifestacija čovjekovog nastojanja da olakša fizičke uslove života 
ingenioznim korišćenjem okoline.“30 Ujedno je ova izložba, ori
jentisana na duhovno preživljavanje, pokazala da su u težištu na
pora tehnologije upravo psihički, a ne toliko fizički uslovi. Pokazano 
je u kolikoj mjeri tehnologija može da bude poslušno oruđe čovjeka, 
ako on zaista zna ili uspjeva da istraži njene mogućnosti. Svega tri 
godine kasnije čovjek je sleteo na Mjesec, a simultani prijenos prvih 
koraka na čvrstom tlu koje nije zemlja pratilo je cijelo čovječanstvo. 
Uprkos verbalnim racionalizacijama, efekat je još dugo bio samo 
zbunjenost. „Slijetanje na Mjesec ubilo je tehnologiju. Daleko od 
toga da bude poslednji tehnološki čin, pokazalo je, na prilično 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

29elegantan način, da naš hardver može da učini sve što želimo je
dnom kad smislimo softver“31.

Saznali smo da je informacija difuzna po karakteru, a da je 
jedna od osobina revolucionarne tehnologije širenje, pa ipak to 
nije u neskladu s Mekluanovom tvrdnjom o globalnom selu, koja je 
doživjela, kao i druge njegove ideje, mnoštvo slabih interpretacija: 
„Trenutni karakter kretanja električke informacije ne proširuje, nego 
uključuje porodicu čovjeka u kohezivno stanje seoskog života“32. 
Ova izjava je kodifikovanje jednog trenda ujedinjavanja svijeta 
koji se obrazuje u jedinstvenom informatičkom okruženju čuvajući 
i  dalje svoje pojedinačne identitete ili, po mogućem tumačenju, 
čuvajući ih tim više. Jedino globalno selo, sa svojom novom ležer
nošću u cjelini može da obuhvati parametre svoje sudbine i uspešno 
rješava zagonetke koje nam stižu iz budućnosti.

„Prva industrijska revolucija, koja je mijenjala način proizvodnje, 
istovremeno s otkrićem tipografije, postala je istovremeno revolu
cija transmisije informacija“33. Postindustrijska revolucija uskla
dištenja i procesovanja informacija uzrokovala je promjenu nači
na proizvodnje. Isti autor ispravno kaže da „način društvene pro
izvodnje definiše ne samo našu egzistenciju, nego pridonosi istorij
skom formiranju sistema informisanja koji nam je potreban: jezika“. 
Vrijedi napomenuti da način proizvodnje nije još uvjek u osnovi 
promijenjen i valjalo bi ozbiljno voditi računa o efektima. U logici, 
poslijedica nove tehnologije nije endemska nezaposlenost, nego je 
činjenica da smo nepripremljeni dočekali poslijedice najavljenih 
promjena. Stoga je slijedeći zaključak upozoravajući i za muzeje: 
„Dugoročni društveni, ekonomski i sredinski uticaji tehnologije, 
rijetko su na pameti onih koji je upotrebljavaju, delimično i zbog 
toga što rijetko kada postoji zadovoljavajući način uspostavljanja 
tih složenih parametara, a dijelom zbog toga što neposredni prakti
čni problemi traže potpunu pažnju“34. To poziva na pojačano pro
fesionalno bavljenje, upravo analizama i projektovanjem, na 
osnovu „parametara“. „Električni produžeci nas samih naprosto 
nadvladavaju prostor i vrijeme, a stvaraju probleme ljudskog uklju
čivanja i organizacije kojima nema presedana“35. Na samom početku 
svoje knjige, isti autor kaže da je „aspiracija našeg vremena, prema 
cjelovitosti, izražajnosti i dubini svijesti (orig. awareness, op. T. Š.) 
prirodni pratilac električne tehnologije; što uspostavlja zatvoreni 



30

TOMISLAV ŠOLA

krug uzroka i poslijedica. U posljednjoj tezi Mekluan kao da je izra
zio prirodu savremenog muzeja36.

Da nova tehnologija komuniciranja nije samo predmet interesa 
tamo gde se interes može očekivati, ili u muzejima gde bi se interes 
morao očekivati, svjedoči mnoštvo podataka od kojih navodim 
jedan. U Rimu je 1980. godine održan 12. kongres međunarodne 
unije katoličke štampe pod nazivom Za društvo komunikacije37. 
Raspravljane teme, predočene analize i futurološki obojeni zaključci 
malo ili ništa su se razlikovali od sličnih laičkih skupova. Stoga je 
ispravno reći, a to ćemo vidjeti i u promijenjenom karakteru muzeja 
da „tehnologije počinju vršiti funkciju umjetnosti u nastojanju da 
nam osvijeste psihičke i socijalne poslijedice tehnologije“38, jer Ver
ner Hajzenberg (Werner Heisenberg, Fizičareva koncepcija prirode) 
kaže da „tehnička promjena ne mijenja samo životne običaje, nego 
misao i vrednovanje“. Ne samo teoretičari, nego i časopisi za široku 
publiku (Sonovision) prihvatili su spoznaju da su možda najvažnije 
poslijedice audiovizuelne tehnološke revolucije socio-kulturnog ka
raktera. Pokazaće se upravo na primjeru muzeja da socio-kultu
ralne psihološke i ostale netehničke osobine nove tehnologije 
predstavljaju najsloženije probleme u eksploatisanju tehnologije.

I u muzejima i izvan njih uvek će uporedo trajati pozitivne i ne
gativne reakcije. Jedni govore o „tehnološkom utopizmu“ po kojem 
je jasno da tehnologija ne može da riješi društvene probleme, a da 
zapravo nastoji da ih riješi. Teza je, naravno, ishitrena i nije istina 
da su to ambicije tehnologije. Tehnologija ne mijenja čovjeka, 
ona eventualno na njega utiče. Tehnologija zaista mijenja okolinu 
u najširem smislu te riječi, ali je vjerovatno istina da je tehnologija 
poslijedica stvorenih potreba, a ne nešto što samo sebi stvara alibi 
postojanja. Tehnologija u cjelini, niti u svojim medijskim primjena
ma, nije svrha sama sebi. Ona je uvijek sredstvo, a nikad cilj. Istina 
da je hardver pretekao softver, danas je već zastrašujuća činjenica 
da čovjek nije dorastao sredstvima koja posjeduje, a  da se uvjek 
osjećala ohrabrenijom i stimulisanijom negativna imaginacija. Da 
li je, dakle, tehnologija komunikacioni oslobodilac ili samica Orvelo-
vog teleekrana? Ambivalentnost ljudske prirode biće uvijek oslikana 
na svemu što čovjeku pripada i što je proizvod njegove imaginacije. 
Isto tako je dvojna i priroda informatike koja „nudi sredstva da se 
ostvare najkontrasnije sheme; ona ‘tout-Etait’ isto kao i ona krajnje 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

31decentralizacije“39. Rizik za slobodu i demokratizaciju koji donosi 
informatika posebne je prirode. Agresivna namera uperena protiv 
slobode i demokratizacije realizovala se i do sada, bez pomoći 
informatike, kada je odnos snaga to dozvoljavao. No, bez sumnje, 
„ranjivost društva povećala bi se pretjeranom centralizacijom, pre
čvrstom strukturisanošću i hijerarhizacijom informatike“40.

Kao i zlo, negativna imaginacija i destruktivistički softver sti
mulisani su najagresivnijim interesima. Kao i do sada, novi mediji 
najbrže se usvajaju i eksploatišu u militarističke, političke i porno
grafske svrhe. Te pse tragače medijske analize treba neprestano nad
gledati, od njih se štošta može naučiti.

Odatle i defetističko razmišljanje po kojem „društvena vizija nije 
pokretačka snaga utopijskih obećanja nove tehnologije. Ta snaga 
se više zasniva na biznisu i tehnološkom duhu. Stvarne društvene 
poslijedice tehnologije u oblasti masovnih komunikacija pojavljivaće 
se postepeno, kao svršen čin, možda ne onako kako je to zamisiio 
Maršal Mekluan41. Isti autor tvrdi da nam „poslijednjih 150 godi
na tehnologija obećava utopiju“, a da „tehnologija komunikacija 
predstavlja ključni deo tih obećanja“42. Čitav taj vijek i po utopija 
se polako ispunjava; hod prema savršenstvu čovjekove moći, pre
ma velikoj utopiji totalne komunikacije najbrži je razvoj koji je čo
vječanstvo zabiljeležilo. Realizovane, promjene više ne predstavljaju 
senzaciju kao kad su najavljivane. U međuvremenu smo svoju 
osjetljivost podesili na nove frekvencije budućnosti. Sve revolucije, 
gledane unatrag, imale su logična pretapanja iz jednog kvaliteta 
u drugi i nisu mogle biti logičnije; sve osim onih budućih ili sada
šnjih. Uostalom promjene su ipak samo (makar i revolucionarne) 
dodaci na postojeće, one su obogaćenje, a ne zamjena. Istina je, uvjek 
iznevjeruju dio očekivanja. Samo, ritam se ubrzava, a brzinom osva
jamo sve značajnija područja utopije.

Da smo često u poziciji osvajača koji ne znaju šta bi učinili sa 
stečenim vrijednostima, to je istina. Ali, to nije grijeh tehnologije. 
Nova tehnologija komunikacija je svojom prirodom suprotstavljena 
specijalizaciji, linearizaciji i separatizaciji industrijskog doba, što je 
još uvjek prevladavajuća karakteristika većine savremenih zajed
nica. ‘’Novo električko strukturisanje i konfigurisanje života sve 
više se sukobljava sa starim linearnim, fragmentarnim procedura
ma i sredstvima analize mehaničkog doba“43. Nova tehnologija 



32

TOMISLAV ŠOLA

nas, kako kaže isti autor, čini učesnicima svega u cijelom svijetu 
kroz „učestvovanje i uključivanje“ (orig. participation, involve-
ment, op. T. Š.)44. Malo dalje zaključuje: „U ovom električkom dobu 
same sebe vidimo pretvorene u oblik informacije, krećući se pre
ma tehnološkom produžetku svijesti.“ Krajnja tačka u kojoj se 
realizuju ambicije čovjeka i imanentne mogućnosti tehnologije jeste 
čovjek sam. I pored toga što i ovako površna analiza savremene 
tehnološke revolucije komunikacija pruža iznenađujuće mnogo 
referenci na savremenu muzeologiju i muzeje, više je nego značajno 
da je „utopijski“ cilj muzeja upravo da postanu mehanizam svijesti 
čovjeka, ono proširenje samosvjesti koje je i savjest i odgovornost, 
a koji sad postoje samo kod pojedinaca 

Ono što savremena tehnologija, ispravno primjenjena, uspjeva 
da ishodi kao kvalitetan radni efekat, kao uspješnu komunikaciju 
sa svojim brojnim posjetiocima, već sutra će biti premalo. Čovjek 
„trećeg talasa“ imaće vrlo individualizovane potrebe i neće biti za
dovoljan serijskim proizvodom koji računa na uniformisane, ujed
načene potrebe. Tehnologija koja će biti sposobna da obavi i taj 
zadatak već je dijelom na tržištu, ali ne nailazi za sada i zbog ne
razvijenih potreba i zbog cijene, na odjek koji će postojati sjutra. 
Tek ilustracije radi, sjetimo se da za manje od desetak godina od 
kako je video najavio revoluciju iza koje se činilo da jedva može 
biti novosti osim povećanja dužine trake, poboljšanja osetljivosti 
i ostalih perfomansi, minijaturizacije itd, već ubro na tržištu nasta
lo nekoliko takmičarski raspoloženih sistema video diska koji je, 
doslovno u svakom trenutku spreman da na monitoru pokaže 
živu ili statičnu sliku koju nepogrešivo izabere među desetinama 
hiljada uskladištenih. Kvalitet slike nadilazi sve dotadašnje tehnike, 
a „zapis“ nije podložan trošenju, jer je neposredni čitač laserski 
svetlosni snop. Ne postoji ni opasnost termičkog oštećenja. Pa 
ipak, kako god video disk može pružiti svaku informaciju svakom 
ko ga „na ispravan način pita“ jedva je moguće predvidjeti dalje 
usavršavanje, ali ono je nesumnjivo. Da li će biti uklonjen i poslednji 
mehanički deo diska, da li će kompjuterski uređaj prevoditi naš 
glas u poruku za selekciju informacija? Gotovo sigurno i to. Ono 
što će postati moguće jesu upravo vrhunski oblici personalizovane 
komunikacije koja će svojom efikasnošću zasjeniti šarm isključivog 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

33humanog kontakta, kakvim, pod pritiskom naraslih obaveza, nismo 
mogli biti zadovoljni.

Evolucija je prirodno stanje stvari, ali i zakonitost egzistencije 
čovječanstva. Karakter promjena po krivoj geometrijske progresije 
dobila je kad je iz isključivo biološke prešla u isključivo tehnološku. 
U nizu povratnih veza tih dvaju evolutivnih puteva, nestaju i sumnje 
u potrebu ili ispravnost tehnološke revolucije. Ona je „neprirodna“ 
upravo u meri u kojoj čovjek nadilazi, ili namjerava da nadiđe neke 
zadate okvire sopstvene „prirodnosti“. Uostalom, kako je čovjek 
razvijao oblike kolektivnog pamćenja, tako je Priroda napustila 
ambiciju da povećava masu njegovog moždanog tkiva. Taj postupak 
smanjivanja fizičke supstance pamćenja biće ponovljen mnogo puta 
u tehnološkim skokovima.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

35KONTEKST VELIKOG BROJA 
PODATAKA

„Do godine 2030. polovina nacionalnog bruto produkta u SAD 
poticaće od usluga, a 80 do 90% cjelokupne radne snage baviće se 
poslovima vezanim za prikupljanje i obradu podataka“, izjava je 
E. C. Džozefa (E. C. Joseph), savjetnika-futurologa jedne od filijala 
UNIVAC-a45. Muzej je à priori ustanova koja prikuplja i obrađuje 
podatke, doduše vrlo posebne, ali ipak podatke. Samo slijedeći lo
giku koja se verifikuje u svakodnevnici, lako ćemo vidjeti muzej u 
svjetlu nove uloge koja će morati da mu pripadne. U društvu koje 
će svoju efikasnost i ekonomičnost, kao postizanje maksimuma mi-
nimumom, moći da postigne samo razvijanjem info sistema, muzej, 
kao jedino mjesto gde informacija nije samo zbir apstraktnih zna
kova, igraće posebno važnu ulogu. Muzej će posjedovati podlogu za 
istinitost u svojim depoima i izložbenim prostorijama, kao što ima 
uostalom i danas, ali bez nužne kreativnosti i komunikativnosti. 
Naravno da će se u ovaj informatički trend moći da uklopi jedino, 
tehnički i organizaciono zrela institucija. Rečeno bez pretenzija, 
muzejski posao biće jedan od najcjenjenijih čovjekovih angažmana 
i to zbog svoje imanentne kreativnosti i rastuće važnosti za život 
ljudske zajednice.

Granice koje odvajaju komunikacijske sisteme od sistema obrade 
podataka polako se gube kako elektronika napreduje. Specijalizacija 
od nauke do tehnologije ustupa mjesto jednom integralnijem 
pristupu koji vodi računa o postojanju specijalističkog uvida, ali se 
u njemu osjeća obaveza na stalnu svijest o cjelini. U praksi se to, kao 
na primjer u SAD, pokazuje kao neočekivano i brzo približavanje 
Američke telefonske i telegrafske kompanije programima IBM-a. Pri
mijenjeno na muzeje, to bi moglo ukazivati na potrebu za novim 
zajedništvom različitih organizacionih dijelova muzeja. Naravno, 
nepostojanje odgovarajuće podjele posla u muzejima čini tu potrebu 
izmišljenom.



36

TOMISLAV ŠOLA

Ljudski mozak, za razliku od mozga ostalih bića na Zemlji, raz
vio je takav potencijal pohranjivanja podataka da je jedino čovjek 
uspio evolutivno da pokrene proces koji danas nazivamo komu
nikacijskom revolucijom. Većina živih bića, za razliku od čovjeka, 
ima vrlo ograničen broj i kvalitet spoznajnih kodova koje mogu da 
prenesu s generacije na generaciju. Proširujući svoje mogućnosti, 
praveći ekstenzije telesnih funkcija, čovjek je stvorio medije spolj
nog skladištenja informacija i podataka. Potreba za takvim mediji
ma postojala je otkad postoji i čovjekova neskromnost u takmičenju 
s prirodom. Rimski patriciji imali su robove koji su napamet znali 
odabrane radove iz književnosti, a status sumerskih ili egipatskih 
pisara nije bio mnogo drugačiji. Kako je, govoreći pojednostavljeno, 
muzej zapravo medij pohranjivanja podataka, memorija društva, 
ima mjesta svakom poređenju memorije čovjeka i muzeja. Pre 
petnaest godina Dilon S. Ripli (Dillon S. Ripley) nalazi da postoje 
mnoge sličnosti između karaktera čovjekove memorije i kompjutera, 
što nije čudo, jer je kompjuter zaista produžetak te iste memorije46. 
Isto tako, analiza zakonitosti čovjekove memorije i osobina 
medija, koje je u tu svrhu stvorio, vode nas uspostavljanju jasnih 
parametara u oblikovanju muzejske ustanove danas ili pripremanju 
za budućnost. Skladištenje podataka i informacija, tek je, naravno, 
osnov za kreativne mogućnosti koje tek slijede.

Osnov ljudskog intelekta, očigledno je sposobnost mozga da 
uskladišti informacije i da ih obradi. Ako je reč o novoj tehnologiji, 
sledeću izjavu možemo smatrati indikativnom jer dolazi od vrhun
skog rukovodioca IBM-a. „Već sada je moguće sačuvati misli, isku
stva i stvaralaštvo najboljih naučnika, lijekara, pedagoga, kompo
zitora, koreografa, inženjera, ekonomista, lingvista i drugih i njihovo 
specifično znanje i sposobnosti staviti na raspolaganje onima kojima 
je potrebno, onda kad je potrebno, ma gde se nalazili“47.

Kompjuter, to je sve očiglednije, predstavlja tehničku osnovu 
za kompleksniju upotrebu uskladištenih podataka i informacija. 
Očigledno da je razvoj i uvođenje kompjutera u muzej isto tako 
preduslov neke konačnije verzije uključivanja muzeja u komunika
cijske trendove. Ipak, postoji i određeni broj neposrednih primjena 
kompjutera u komunikaciji s posjetiocima muzeja, gde kompjuteri 
nisu samo osnova nego i direktan medij te komunikacije. Kako to 
kritičari ne propuštaju da primijete, u tome je malo Mekluanovog 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

37glamura i ne izgleda da su se stvari promijenile iz temelja. Ipak 
jesu, tj. mijenjaju se. „Promjena muzeja od skladišta u izvor totalne 
informacije, tj. u gigantsku banku podataka svima pristupačnu, 
moguća je jedino s kompjuterom. A u kustoskom ili naučnom dijelu 
postoje brojni istraživački projekti, naročito oni koji uključuju mase 
informacija i korelacija, koje nikad ne bi bilo moguće napraviti bez 
pribjegavanja mašini“48. I drugi autori se slažu da kompjuter može 
pomoći muzejima da obave svoju ulogu u društvu, tj. da osiguraju 
„edukaciju i uživanje za najširu publiku“49.

Muzej i kompjuter kao tema predmet su mnogih rasprava, mno
gih radova specijalizovanih institucija koje istražuju oblike i  mo
gućnosti njihove primjene u muzejima. Prednjače u tome savez za 
muzejsku dokumentaciju (MDA) u Velikoj Britaniji i Međunarodni 
komitet za dokumentaciju u muzejima (CIDOC) UNESCO-vog Sa
vjeta za muzeje (ICOM). Opšti je zadatak uspostaviti najefikasniju 
vezu tehnologije i muzejskog rada, ali to nije briga samo muzejskih 
organizacija. IBM je štampao brošuru na istu temu, što je naravno 
znak ekspanzivnosti te međunarodne korporacije, ali i činjenice da 
muzeje smatra klijentima za kompjutersku opremu50.

Još pre desetak godina jezik programiranja kompjutera bio je 
vrlo komplikovan i težak. Novi programski jezici kao Basic i Logo 
u osnovama se savladavaju za nekoliko sati. Uporedo s olakšavanjem 
komunikacije s kompjuterom, širila se i njegova primjena izvan 
područja tzv. „hard sciences“. To je tendencija koja se razvija već 
od sedamdesetih godina dvadesteog vijeka. Uz razvoj kompjutera 
u smislu povećanja njegovih grafičkih mogućnosti, stručnjaci se sla
žu da će „glavna tendencija osamdesetih godina, što se tiče logiciela, 
biti kako učiniti njihovo korišćenje što lakšim za ne-tehničare i ne-
programere“51. Interes ustanova relativno populističkog karaktera 
kao što su muzeji, više je nego jasan. U tom smislu su indikativni 
primjeri koje nalazimo u SAD. U školskoj godini 1982/83, 30% ško
la koristilo je kompjutere u nastavi. U poređenju s  prethodnom 
školskom godinom, to je povećanje od 56%52.

Da bi uvođenje kompjutera u muzeje bilo svrsishodno i oprav
dano, da bi moglo da računa na dugoročne efekte, biće potrebno 
strpljivo mijenjati stavova muzejskih radnika prema tehnologiji 
i, posredno, prema novoj ulozi muzeja u društvu. Kako će kasnije 
biti opširnije objašnjeno, u osnovi svih napora, bili oni tehnološki ili 



38

TOMISLAV ŠOLA

koncepcijski, stoji potreba za muzeološki savremeno obrazovanim 
kadrom. U već spominjanom dokumentu53, tvrdi se da je za uspje
šnu ulogu kompjutera u muzeju potrebno: 

a) stvaranje operativih baza podataka, 
b) stvaranje koordinacionih tela za nadgledanje i upravljanje tim 

sistemima, 
c) postavljanje stručnih tehničkih osoba u muzej za rad na kom

pjuteru, 
d) uspostavljanje terminala po muzejima i to po svim važnijim 

odeljenjima. 
Iako je veliki broj muzeja SAD i zapadne Evrope započeo rad 

s  kompjuterima, još uvjek ne postoje ostvareni ni ovi navedeni 
uslovi, tako da nije moguće govoriti o definisanim rezultatima upo
trebe kompjutera u muzejima, a još manje o tome da muzejima, 
zbog negativnih iskustava, nisu potrebni. Priroda muzejskih pred-
meta, priroda muzejske institucije i priroda uloge muzeja u savreme-
nom društvu mogu se realizovati jedino uz pomoć nove tehnologije ili 
kroz njenu kreativnu primjenu. Stvaranje muzejskih baza podataka 
nije nikakav tehnički problem. To je stvar odluke i dogovora. Fi
nansijski problem u idealnom slučaju jedva da postoji, a postaje 
sve teži što je manje odlučnosti, što je manji broj učesnika jednog 
takvog sistematskog pristupa i što je stručna strana nepraktičnije 
i kratkoročnije rješena.

Za sada je luksuz ulaska u novu informatičku eru osiguran je
dino bogatima. Klarksonov (Clarkson) tehnološki koledž u Post
damu, država Njujork, nedavno je otvorio Centar za obrazovne po-
datke, koji je koštao četiri miliona dolara i koji treba da zamijeni 
tradicionalnu biblioteku. Gde god je moguće, knjige se zamjenjuju 
mikrofilmovima i, u krajnjem slučaju, dobijanjem podataka elek
tronskim putem.

Još primjerenija je nova tehnologija na medije koji nisu tako 
različiti kao što je pisana riječ. Naime, svi oblici uskladištenja audio
vizuelnih podataka doživjeće svoju konačnu verziju efikasne zaštite 
i izvlačenja podataka, tek prebacivanjem na „vječni“ elektronski 
medij.

Nagli uspon tehnologije uskladištenja i obrade podataka uzroko
vao je gotovo spontani otpor mogućih korisnika, koji na ovu tehno
logiju nisu prisiljeni agresivnim zakonitostima profita, prestiža itd. 
Među nevoljnim korisnicima su i muzejske ustanove koje po svo



PREMA TOTALNOM MUZEJU

39joj prirodi bolje vide vrijednosti prošlosti nego sadašnjosti i  bu
dućnosti. Oni bi da načinom svoga rada pripadaju vremenu koje 
dosetljivi analitičari savremene tehnologije nazivaju B.C, u  ovom 
slučaju ‘’before computers“, tj. pre kompjutera54. Muzejskim radni
cima se često čini da će njihov lijepi posao izgubiti u bezličnoj 
informatici dignitet i kolekcionarski schmeck. Poznata je ona aneg
dota o kineskom seljaku koji cio dan mukotrpno izvlači posudu 
vode iz dubokog bunara i natapa svoje polje. Upitan zašto ne upo
trijebi motku s tegom, kako bi uštedeo vrijeme i trud, on odgo
vara: „Bilo bi me stid.“ Međutim, suočeni s problemom gladi mo
raćemo se odreći ponekad taoističke senzibilnosti ne rizikujući 
da je i potpuno izgubimo. Među muzejima će uvijek postojati, 
ako treba i zaštićenog statusa, institucije kao što su Lenbah muzej 
(Lenbachhaus Museum), Dambarton Ouks (Dumbraton Oaks), 
Ešmolian (Ashmolean Museum), Muzej Izabele Stjuart Gardner 
(Isabella Stewart Gardner Museum), Muzej Karnavale (Musée Car
navalet) i ostali koje nostalgično želimo da zadržimo za kontem
placiju.

Neograničene mogućnosti multiplikovanja u informacionom si
stemu uništavaju ideju autorstva nad informacijom. Pokušaji da 
se zaštite produkti, kao na primjer video kasete, propadaju uprkos 
velikim dovijanjima proizvođača: po nekim statistikama, oko 80% 
programa koji su u opticaju dobijeno je gusarskim metodom. Teh
nologija industrijskog društva nije više klasičnim metodama mo
gla da zadrži niti autorstvo niti originalnost svojih proizvoda, a isto 
tako je bila nesposobna da proizvodi za sve. Nova tehnologija ko
munikacija obećava, i već dijelom ostvaruje, odgovor na pritisak da 
se informacijama opskrbe milijarde novih potrošača i da se razastru 
informacije primjerene korisniku. „Konačni rezultat će biti da se 
neće razviti tržište informacija-produkata (orig. „for product infor-
mation“, op. T. Š.) kao takvo, nego prilagođenih informacionih sklo-
pova koji odslikavaju ukus i potrebe onog ko ih upotrebljava“55.

Novi oblici muzeja, sasvim nezavisno od informatičke revolucije, 
ako tako nešto postoji, naravno, upravo svoje specifičnosti zasniva
ju na, kako to informatičari zovu, „tailored information“56. U tome 
i  jeste veliki demokratski potencijal novih komunikacija: infor
macije je moguće skupiti i obraditi na način koji je primjeren 
korisniku. Ako te mogućnosti najavljuje nova tehnologija, onda je à 
priori zanimljiva muzeju, jer su im ambicije iste.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

41CIVILIZACIJA  
TREĆEG TALASA

Nužno pojednostavljujući razvoj ukupne čovjekove civilizacije, 
Alvin Tofler57 (Alvin Toffler) je svu fenomenologiju razložio u tri ta-
lasa, od kojih je prvi predindustrijski, drugi industrijski, a treći post
industrijski. Naizgled previše jednostavna konstrukcija vrlo dobro 
funkcioniše jer mudro objedinjuje mnogobrojna iskustva, od onih 
iz okrilja naučnih disciplina do pojedinačnih svjedočanstava velikih 
mislilaca i analitičara, umjetnika i, naposletku, tzv. običnog čoveka. 
Tofler nije sam pokušao da objasni odakle dolazimo, ko smo i kuda 
idemo, ali su njegova objašnjenja dragocjena jer zaista objedinjuju 
sva relevantna fragmentarna rješenja. Naročito je privlačna činjenica 
da su u Toflerovim djelima uzeta u obzir i iskustva dragocjenih 
šezdesetih godina, iskustva kontrakulture i najnoviji događaji koji 
potresaju svijet.

„Prije uspona masovnih medija, dijete prvog talasa koje je raslo 
u gotovo nepomerljivoj zajednici – selu, stvaralo je svoj model stvar
nosti na osnovu slika primljenih iz nekolicine malobrojnih izvo
ra – učitelja, sveštenika, predstavnika vlasti i, iznad svega, od po
rodice“58. Tako izgrađene „slike“ (orig. image, op. T. Š.) bile su vrlo 
kratkog dometa, a rezultat je bio čvrsto strukturisan, jednostavan 
život. „Drugi talas je umnožavao broj kanala na kojima je pojedinac 
gradio sliku stvarnosti. Dijete nije više primalo slikovnost (orig. 
imagery, op. T. Š.) od prirode ili samo od ljudi, nego kroz novine, 
masovne časopise, radio i, kasnije, preko televizije“59. Dakako da 
su izvori predložaka, nabrojani u prethodnom komunikacionom 
periodu, ostali da i dalje osnažuju jedan drugog. Komunikacioni, 
masovni mediji ponašaju se kao „gigantski zvučnik“ priključen na 
univerzalnu kartoteku predložaka. Poruke premošćuju i pribiraju 
kulture, etničke, plemenske i lingvističke vrednosti, njihova proiz
vodnja je centralizovana. Ti vizuelni predlošci koje masovni me
diji ubrizgavaju u masovnu svijest, omogućili su uspostavljanje 



42

TOMISLAV ŠOLA

standardizacije ponašanja koju je tražio industrijski proizvodni 
sistem60. Treći talas će predstavljati povratak nekim izgubljenim 
kvalitetima, kao što je Mekluanovo globalno selo, ali se ne pojavljuje 
omeđen jasnom granicom. Ako i nije činjenica, u duhovnom smislu 
je istina da je naša civilizacija još uvijek industrijska. Bar se tako 
činilo do ppočetka sedamdesetih godina dvadesetog vijeka: „Naša 
mehanička civilizacija, kojom dominira brzina, nameće modernom 
čovjeku istraživanje načina razumijevanja svijeta, načina istraživanja 
koji će biti sveobuhvatniji i brži“61. To je otprilike osnovno polazište 
razmišljanja na osnovu kojeg je nastala prva publikacija ICOM-a na 
temu upotrebe audiovizuelnih sredstava u muzeju.

U to vrijeme bilo je jasno da se problem uvođenja novína 
u  praksi neće riješiti bez nužnih promjena okoline. Nije se govo
rilo o potrebi za novim profilom muzejskog radnika, nego je pro
blem sveden na uputstva za plodnu saradnju, nevoljnih, muzejskih 
radnika i u muzejskom smislu nestručnih proizvođača audiovi
zuelnih programa. Druga promjena okoline, koja je takođe dotak
nuta, ali ne rješavana, jeste – muzejski predmet. Iz zakonitosti od
nosa medija i okoline sasvim je jasno da promena slijedi i samom 
muzejskom predmetu, tj. poimanju šta je muzejski predmet. Ali po
slijedice su daleko šire: „Ne možemo preobraziti sve naše medije 
komunikacije i očekivati da ostanemo nepromjenjeni kao ljudi. 
Revolucija u medijima mora značiti i revoluciju u psihi“62.

Na jednom drugom mjestu, Tofler potvrđuje sopstvenu tezu 
kad govori o poletu industrijske revolucije: „Iznenada, kako je dru-
gi talas prelazio Evropom, hiljade grla počelo je da pjeva aleluja. 
Lajbnic (Leibniz), Turgo (Turgot), Kondorse (Condorcet), Kant, Le
sing (Lessing), Džon Stjuart Mil (John Stuart Mill), Hegel, Marks 
(Marx), Darvin (Darwin) i bezbrojni drugi manji mislioci, svi su 
našli razloge za kosmički optimizam“63. Sve je prije nego slučajnost 
da moderni muzeji nastaju upravo u to vrijeme. Oni su rezultat 
ekonomske potrebe za obrazovanim radnikom, što ostaje i današnja 
ambicija, potrebe za samopotvrđivanjem jedne uspješne klase i po
trebe za nacionalnom emancipacijom. Iznad svega stoje razlozi iz
mjene komunikacionih medija koji su i navedene potrebe učinili 
mogućim. „U toku perioda drugog talasa ljudi su bili preplavljeni 
morem masovno proizvedenih predložaka.“ Rezultat je bila „mono
litna svijest“, kako je naziva Tofler.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

43Važno je da se naglasi da je u nastanku muzeja bila riječ o atmo
sferi optimizma. Od muzeja se očekivalo da budu aktivni saradnici 
kolektivnog napora na razumijevanju svijeta. Današnji zadatak mu
zeja definisaće se u istom smjeru kroz zadatke koje treba da obavi 
savremena muzeologija.

Ulazak u postindustrijsko doba, treći talas, traje u svom obliko
vanju dve–tri decenije. U osnovi svega je, moglo bi se reći, primje
na električne energije koja je duboko u industrijskom dobu pri
premala električnu mašinu. Želeći da naglasi kako je riječ o  istom 
tehnološkom kompleksu, Mekluan i ne govori o elektrici. Time 
sebi ostavlja šansu pojednostavljenog, jasnog tumačenja tehnološke 
revolucije i njenih posledica. „Električno svjetlo donijelo je u kultu
rološki kompleks čovjekovih produžetaka u stanovanju i odijevanju 
organsku fleksibilnost nepoznatu ijednom dobu. Ako je fotografija 
u boji stvorila ‘muzej bez zidova’, koliko je više napravilo električno 
osvjetljenje, stvarajući prostor bez zidova i dan bez noći“64. Isti 
autor nalazi probijanje „zidova“ u mnogim drugim djelatnostima 
ili pojmovima. Film, radio i TV načinili su učionicu bez zidova, 
fonograf je stvorio koncertnu dvoranu bez zidova itd. Mediji su pro
mijenili svoju okolinu.

Informacijska eksplozija objedinila je raspoloživi prostor zemlje 
u info sferu koja je u stvari mreža komunikacionih kanala kojima 
se distribuišu poruke. Muzeji su dio te info sfere i za njih važe je
dnake zakonitosti. Svoju široku publiku muzeji mogu da dosegnu 
jedino medijima masovnog komuniciranja i tehnologijom koja 
je u stanju da na pravi način oblikuje poruku. „Svemirski brod 
Zemlja“, kako bi rekao Bakminster Fuler (Buckminster Fuller), 
nije jednostavne građe. Razrađivanje univerzalne problematike 
navodi nove sintetičare na neuobičajena sažimanja, a ti, opet, do 
novo strukturisanih odnosa. Mekluan razlikuje tehno-sferu koja 
predstavlja proizvedena i dodijeljena dobra, odnosno, energetsku 
bazu, socio-sferu koja predstavlja uloge dodijeljene individuumima 
u sistemu, odnosno međuodnose društvenih institucija, a info-sfe-
ra daje komunikacione kanale za protok informacija potrebnih za 
funkcionisanje sistema65. Zajedno, te tri strukture čine arhitekturu 
društva. Muzejska institucija koja ima zadatak da obavi svoju ulogu 
u sva tri navedena segmenta, predstavlja jedan od integrišućih 
mehanizama kakvi će biti oslonac u pretapanju čovjekove civilizacije 
u novi kvalitet.



44

TOMISLAV ŠOLA

Već sada su u upotrebi tako snažni i uticajni komunikacioni ka
nali da će sve komunikacione ambicije institucija, konačno i poje
dinaca, morati da vode računa o njihovom postojanju i promjenama 
koje donose ili bi mogli da ih donesu: teletekst, teledistribucija, vi
deokonferencije, viziofon, međukomunikacije uživo preko satelita 
itd. Slika se vratila u svijet jezika. I zvuk i slika i pisana riječ do
bili su u novim medijima garanciju gotovo idealnog jedinstva. Nji
hova jedinstvena podloga je u matematičkom binarnom sistemu 
i filozofskom jedinstvu suprotnosti. To je, objašnjeno dobro ili loše, 
toliko značajan događaj da muzeji moraju biti spremni da pokažu 
svoj stav. To nije dokazivanje da smo „u toku“ nego borba za novu 
vitalnost u obavljanju poslanstva. Slika se kao značajan fenomen 
pojavila izumom prvih fotografskih tehnika, no čak i tako značajna 
pojava bila je tek jedna od komponenti onoga što se danas naziva 
fenomenom civilizacije slike i Markonijevom erom. Prenos televizij
ske slike dao je osnovni pečat mogućnostima i značaju novih medija 
za prenos slikovne informacije.

Audio-vizuelna komunikacija je, za razliku od pisane, gušća i dje
lotvornija, manje je podložna pogrešnom tumačenju i zabunama, 
„čitljivija“ je i brza. Njeni najfragmentarniji oblici, ideogram i pik
togram, prihvaćeni su kao nezaobilazan dio naše okoline. Treba 
usput i znati da se od samog početka pisane komunikacija, makar 
i uz velike napore, pokušavala uvijek da osnaži upotrebom slike. 
Na kraju tog inherentnog razvoja stoje današnje bogato ilustrovane 
knjige gde je prevlast slikovnog materijala više nego značajna.

U frontalnom suprotstavljanju Gutenberga (Gutenberg) i Marko
nija (Marconi) očigledno se greši, bilo da su motivi neobavještenost 
ili tendencioznost. Razvod između slike i pisma nije nikad bio pot
pun. Najpoetičniji dio te sudbinske veze je razvoj pisma u civili
zacijama Orijenta gde je pismo nastajalo kroz preslikovnu, slikov
nu, pa ideogramsku fazu, da bi prelazilo i u kaligrafski znak. 
Pandan toj vezi i nagovještaj zajedničke budućnosti je njihovo 
stvarno ujedinjavanje u kompleksu telemetike, što čini jedan od 
najznačajnijih savremenih informatičkih fenomena kome će morati, 
kao načinu komuniciranja, da se prilagode svi izvori informacija.

Takav kompleksan informacioni tok, da bi bio efikasan i zaista 
odgovorio na potrebe koje ga uslovljavaju, zahtjeva interdisciplinarni 
pristup. Semiotička, leksička i sintaksička analiza informacije nije 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

45više dovoljna nego zahtjeva intervenciju psihologije, psihoanalize 
i sociologije.

Indikativno je da je sve veći broj umjetnika i teoretičara umjet
nosti neposredno zainteresovan za ulogu i sudbinu muzeja u uslo
vima elektronske komunikacije i u okolini koju je takva komu
nikacija kvalitativno promijenila. Broj njihovih akcija, perfomansa, 
konceptualističkih struktura i pisanih svjedočanstava upadljivo je 
velik. Događa se jedan proces koji takođe ima dalekosežne impli
kacije, a to je stalno približavanje muzeja umjetničkim medijima, 
fenomenu umjetničke komunikacije uopšte. Tako analitički orijenti
sani, prepoznajući naime u tome logičnu konvergenciju medija, 
mogli bismo učiniti korekcije poimanja muzeja. Nova definicija 
muzeja, a još više priroda njihove poruke i njihovog djelovanja biće 
sve više umjetničkog karaktera. U svojoj knjizi o komunikacijama 
savremenog muzeja Horhe Glusberg (Jorge Glusberg)66, teoretičar 
umetnosti i savremenih komunikacija, govori katkad o umjetnosti 
misleći pritom na muzeje, ali zaključci funkcionišu: „Istorijski go
voreći, nije postojala združenost svih različitih kanala koji dotiču 
složeni zadatak vizuelnih komunikacija. Tom zadatku ide danas na 
ruku neprestano usavršavanje tehnologije u službi čovječanstva“67. 
Danas je, dakle, upravo digitalizacijom signala, bilo da je riječ o slici, 
zvuku ili tekstu, otvoren put integraciji svih tipova informacija i po
vezivanju svih mreža komuniciranja. Gdje će u toj kvalitetno novoj 
info-sferi biti mjesto muzeja?

Pol Klajn (Paul Klein), predsednik Computer Television, Inc., 
SAD, vjeruje da će „tri najvažnije komponente stoleća, televizor, 
kompjuter i video plejer, biti združene u elektronski brak i istovre
meno stvoriti dijete koje će biti novi medij zabave (...)“68. To mi
šljenje, koje možemo smatrati relevantnim jer zabavljački medi
ji ozbiljno prate zbivanja, izrečeno je polovinom četrdesetih godi
na dvadesetog vijeka. U međuvremenu je nastala telematika. Neo
logizam kojim se naznačuje veza telekomunikacija i informatike, 
sličan je američkom pojmu „compunication“ kojim se ističe veza 
informatike i kompjutera. Time je otvoren jedan radikalno nov ho
rizont. I do sada su sredstva komunikacija strukturisala ljudsku 
zajednicu, bilo da je riječ o putevima, železnicama ili električnoj 
energiji.

„Za razliku od elektriciteta, telematika neće sprovoditi internu 
struju, nego struju informacija, to će reći, moći. Telefonske linije ili 



46

TOMISLAV ŠOLA

televizijski kabl konstituišu premise te promjene“69. Dakako, pro
blem telematike drugačije je interesovao predsednika Francuske 
Republike, nego muzeje, pa otud i analiza koja nerijetko spominje 
moć kao osobinu novih komunikacija. Malo kasnije, u istom izve
štaju kaže se da će (Francuska) s vezom kompjutera i baza podataka, 
zahvaljujući satelitima imati „un outil imperial“. Već u periodu for
miranja modernih muzeja, jedan od motiva je bio isključivo pre
stižne vrste, jer je ciljao na afirmaciju sopstvenog identiteta. Muzeji 
su taj „istočni grijeh“ naslijedili od kolekcionara i zadržaće ga za
uvjek kao komponentu svoje prirode, iako je za očekivati da će ka
rakter prestiža biti promijenjen. Dakle, muzeji su formirani kao 
mehanizam kojim je trebalo osigurati kulturni prestiž – trebalo je da 
budu trezori koji će „garantovati“ podlogu prestižnim aspiracijama. 
Na isti način, valjda, trezorno zlato čuva relevantnost ekonomije. 
Muzejsko „blago“ pretvoreno u nov dinamičan kvalitet korišćenjem, 
recimo, telematičke tehnologije, jednako tako postaje sredstvo 
moći. Htjeli to muzeji ili ne, vrijednost koju čuvaju informacijskog 
je karaktera, ili je u taj karakter pretvoriva, tako da će jednog dana 
ući u cjelokupni informacioni potencijal kroz stvaranje mreže 
baza podataka. I sam tako stvoreni softver jedne zemlje dobiće 
kvalitet kulturnog naslijeđa. Nije li to otvaranje vrata u beskrajne 
spekulativne mogućnosti o sudbini muzeja. Dogodi li se takav kva
litativni skok informacionog potencijala, što se može očekivati, da li 
će muzeji morati da postanu informacijska superstruktura, gigantski 
mehanizam za analizu i skladištenje informacija u kolektivnu me
moriju? Varijanta koja vodi računa o problemima, a ne i o muzeji
ma, podrazumijeva prećutno smrt muzejske ustanove, tj. njenu me-
tamorfozu u funkcionalni dio superstrukture kolektivne memorije. 
Koja god varijanta da je u pitanju sigurno je da već danas moramo 
znati pitanja, ako već nismo sigurni u odgovore. Sadašnja situacija 
pokazuje da je većina muzeja gurnula glavu u pesak mitologizujući 
muzejske predmete do te mjere da je jasno kako u njihovoj nepri
kosnovenosti traži garancije svoje potpune „eksteritorijalnosti“ i sa
mostalnosti. Samo, a to je posebno važna premisa ovog razmišljanja, 
upravo muzejski predmet ugrožen je u svom statusu procesima 
koje pokušavamo da ocrtamo i u paralelogramu sila čiju rezultantu 
i muzeji moraju očekivati s istim osjećajem sudbinske važnosti.

U ovom prelaznom periodu drugog talasa još uvijek su moguće 
semantičke mješavine tako da je moguć i izraz „biblioteka progra



PREMA TOTALNOM MUZEJU

47ma“, a u takvoj se instituciji knjiga, naravno, ni ne pojavljuje kao 
fizička činjenica. „U manje od jednog vijeka ‘biblioteke programa’ 
biće važnije od knjižnih biblioteka, zato jer jedan program ne 
predstavlja samo jednu količinu znanja, nego takođe način na koji 
se njima treba služiti po cijenu minimalnog ljudskog napora“70. Od 
početka sedamdesetih godina dvadesetog vijeka, kad je ovo izrečeno, 
budućnost se dobrano primakla. Isti autor je već tada upozoravao 
na opasnost američkog prestiža u novoj tehnologiji komunikacija. 
Telematička tehnologija narasla je u tom međuvremenu do global
nog fenomena koji je prošao već faze eksperimentisanja i nalazi se 
u funkciji. Već je prevaziđena i partikularistička usredsrijeđenost 
na nacionalne okvire, jer to nije u prirodi nove tehnologije koja 
je, kako je već rečeno, po karakteru ekspanzivna, tako da je, na 
primjer, u Evropi stvorena mreža banaka podataka EURONET–
DIANE koja je otvorena još 1980. godine. Već slijedeće godine 
počela je da funkcioniše s 25 distributera, 200 baza podataka i 1.500 
korisnika koji su mrežu koristili 50.000 sati godišnje, već krajem 
iste godine broj korisnika popeo se na 3.000, a broj sati korištenja 
na 100.000. S Grčkom i Švedskom koje je trebalo tada da pristupe 
toj mreži, korisnici podataka bili su rasuti u dvanaest evropskih 
zemalja71. Naravno, takav informacioni potencijal, kako se navodi 
u specijalizovanim publikacijama, omogućio je stvaranje novih info-
servisa72. Na području zaštite baštine postoji nekoliko info-servisa 
na koje se može priključiti bilo ko i bilo gdje, ali su uglavnom 
komercijalnog karaktera, vezani za tržište umjetnina i sl73. Međutim, 
stvari se ubrzano menjaju. 

U Americi postoji takođe nekoliko sistema (ORBIT, DIALOG, 
itd.); zajednička im je osobina da troškovi korišćenja opadaju pro
porcionalno s povećanjem broja korisnika. DIALOG je informatički 
sistem s područja biblioteka, a korisnik je takođe i Australija74. Si
stem raspolaže sa 70 baza podataka (nauka, tehnologija, inženjer
stvo, društvene nauke, poslovno ekonomske nauke itd.), a podaci 
se stalno ažuriraju i dodaju nove baze. Jedna od baza podataka je 
Moderna umjetnost. Za četiri godine postojanja, od 1974. do 978, 
baza podataka je sakupila 21.000 podataka koji su se tromesečno 
ažurirali. Sadrži dostupne knjige o umetnosti i dizajnu, kataloge 
izložbi, podatke iz 300 časopisa, sažetke iz istorije umetnosti, bio
grafije umjetnika, umjetničke tehnike itd. Pre nekoliko godina raz
mišljalo se o vezivanju teleksom na bazu podatka, jer se hardver 



48

TOMISLAV ŠOLA

nalazi u SAD. Postoji i australijska baza podataka AUSINET, koja 
upotrebljava softver Kongresne biblioteke (SAD) i nekolicine drugih 
izvora koji dodaju podatke u tzv. data pool. Za sad su muzeji, osim 
u nekoliko izuzetnih situacija u najvećim svetskim institucijama, 
ostali izvan konteksta o kojem je riječ ili dopuštaju da se stvari 
događaju bez njih. „Naše metode u muzejima još su u osnovi iz 
19. veka i uprkos prilježnosti i naporima mojih kolega, verovatno će 
uglavnom ostati isti, jer kustosi preferiraju svoj lični ‘sistem’ nekom 
centralizovanom ili svoju ličnu terminologiju“75. Bude li australijski 
kolega koji je to izrekao u pravu, neko drugi će biti izvršilac me
dijske zakonitosti, dio muzeja će biti muzealizovan, a ostali će po
stati skladišta i/ili izlagališta. Novi hardver gotovo svakodnevno 
povećava mogućnosti komunikacije od optičkih vlakana do lasera. 
Još polovinom šezdesetih godina dvadesetog vijeka revolucionarni 
Mekluan govori: „(...) Ali zbog svog intenziteta, jedan jedini laserski 
zrak može nositi toliko informacija koliko prenose svi radio i TV 
kanali u SAD“76. Teško je zamisliti da se neke nove mogućnosti, od 
izdavaštva na daljinu, velike pristupačnosti banaka podataka, do
bijanja telekopija sveg vizuelnog materijala itd, ne tiču muzeja.

Ritam promjena koji je nametnut razvojem tehnologije toliko 
je brz da ni prihvaćene stvari najčešće nisu do kraja apsolvirane. 
Uostalom, kao i dosad, razumijevanje medija kretaće se u spirali. 
Stvorena je ipak paradoksalna situacija. „Nakon milenijuma 
u kojem se do apsurda razmišljalo na ograničenim i nepromenjivim 
spoznajama, iznenada znanje i spoznaje postaju bujice koje muče 
misao i sposobnost procenjivanja“77.

Informatičkoj revoluciji drugog talasa nužno se mora zamjeriti 
bauk masovnosti i centralizacije, na čemu su izgrađene sve crne 
slike budućnosti. Ovo je razdoblje u kojem se novi kvalitet revo
lucije komunikacija teško razlučuje od već donekle poznatog pro
blema masovnih medija i masovnih komunikacija uopšte. Ipak, 
ono sto Tofler zove trećim talasom nalazi se već tu i daje dovoljno 
argumenata za relevantne zaključke. Stoga bi trebalo vjerovati da 
će nova informatika „omogućiti decentralizaciju ili čak autonomiju 
osnovnih ćelija. Još bolje, ona će je olakšati dajući perifernim ili 
izolovanim jedinicama informacije kojima su do sada mogle da 
raspolažu samo velike centralizovane cjeline“78. Primijenjeno na 
muzeje, uzmemo li da su deo takvog sistema, to će značiti da će se 
konačno manje institucije moći takmičiti s velikim, a u principu će 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

49taj efekat značiti veću slobodu lokalnih zajednica. Ključni koncepti 
industrijalizma u civilizaciji drugog talasa bili su, prema Tofleru, 
rat s prirodom, važnost evolucije, princip progresa. Možda bi ključ-
ni koncepti trećeg talasa mogli glasiti: saradnja s prirodom, važnost 
pojedinačnog kvaliteta življenja. Vrtoglava izmjena predložaka koju 
nam nameću mediji masovnog komuniciranja dostiže takvu brzinu 
koju je nemoguće izdržati. Proces kojim, među ostalim, Tofler sam 
karakteriše treći talas je „demasifikacija“. Kako je predmet našeg 
interesa muzej, i onda kad nije neposredno o njemu riječ, služiće 
za dobru ilustraciju primjer jednog drugog medija čija je ambicija 
takođe da podmiri vrlo raznovrstan broj informacionih potreba za 
veliku publiku: radio79. U vremenu od 1950. do 1970. godine, broj 
radio stanica porastao je u SAD od 2336 na 5359. Populacija je u to 
vrijeme narasla za 35%, a broj stanica za 129%. Dakle, masovna 
publika je preraspodijeljena na više radio stanica, dakle na više 
programa i na veću različitost programa. U medijskoj imploziji 
zadržava se rast broja izvora informacija, ali raste i mogućnost 
izbora i njihove primenjivosti na mikro situacije. Koristeći jedan 
drugi izvor saznajemo zanimljiv podatak80. U slijedećoj deceniji, 
dakle od 1970. do 1980. godine, broj radio stanica porastao je go
tovo na 10.000; isti trend traje nesmanjenom žestinom dvadeset 
godina, uprkos upravo besomučnoj konkurenciji medija i pojavi 
brojnih novih medija. U tom kontekstu zanimljiv je i podatak da 
je od utemeljenja prve radio stanice, Pitsburg, 1921. godine, do 
10.016-te, osnovane 1981. godine, prošlo samo šest decenija. Sim
boličan, čak pomalo romantičan i dakako, masmedijski oproštaj s 
nekim gotovo svjetskim časopisima kao što je Lajf (Life) bio je uje
dno i simboličan oproštaj sa svjetom koji nestaje. A nije nestao 
samo Lajf.

„Kako treći talas nahrupljuje, masovni mediji, daleko od toga 
da šire svoj uticaj, iznenada su prisiljeni da ga dijele. Na mnogim 
frontovima istovremeno bivaju potučeni od demasifikovanih (orig. 
demassified, op. T. Š.) medija“81. Kako su radio slušaoce „razdije
lile“ male radio stanice koje potpuno zadovoljavaju profil etnič
kih, socioloških ili dobnih manjina, tako su i ostali demasifikova-
ni mediji stekli svoju publiku. Tofler pod takvim medijima pod
razumeva male časopise, usko specijalizovane časopise, novine 
i časopise za male zajednice, CB radio, kablovsku televiziju itd. 
Muzeji su takođe zapljusnuti trećim talasom i među njima je od 



50

TOMISLAV ŠOLA

početka sedamdesetih godina dvadesetog vijeka započeo temeljno 
nov proces, koji se još uvjek bori da ga prepozna ćutljiva većina i 
tradicionalna muzeologija.

Tofler je ekletik i sintetičar, a čitljivost njegovih dijela i jednostav
nost objašnjenja kao da umanjuju njegovu vrijednost u očima 
režisera masovnih poruka82. Analizirajući efekte „drugog talasa“, 
koji je još uvijek u dejstvu, Tofler nije mogao da zaobiđe zaključke 
koje već sama statistika otkriva. Jedna četvrtina stanovništva SAD 
pati od nekog oblika emocionalnog stresa. Riječ je, naravno, o pro
blemu najozbiljnije krize identiteta u istoriji čovjeka. Nije naodmet 
podsjetiti se da je, zapravo, središnji kõd muzejske institucije, mu-
zejski DNK, upravo problem identiteta. Svejedno je o čemu govori 
pojedini muzej, čemu je „posvjećen“, šta obrađuje, svejedno je kome 
upućuje svoje poruke. U svemu je osnova neki identitet koji se pro-
nalazi, proučava, čuva i komunicira. Kriza individualnog identite
ta uvijek je odsjaj krize identiteta društva i okoline. Od poslednjih 
inkvizicijskih lomača do genetskog inženjeringa i čovjeka koji se 
šeta u bespuću svemira, prošlo je nešto više od tri vijeka, a među 
nama je nemali broj stogodišnjaka, rečeno tek poređenja radi. Ipak 
ne postoji ništa više što nas veže s  tim ljudima od pre sto godina, 
osim zajedničke prošlosti. To je svijet u kojem bismo, da nas 
tamo nepovratno smjeste, željeli jedino da umremo. Teret te silne 
promjene nosi naša ljudska zajednica i svaki pojedinac u njoj. Re
zultat je univerzalna kriza identiteta koja se jednako tiče i planina 
i ljudi i, sledstveno, napor da uspostavimo poljuljane kodove. Savre-
meni muzej je prirodni činilac restitucije. Da bi obavio svoj zadatak, 
treba da definiše svoju „savremenost“ i mehanizme koje će upotrije-
biti.

Kriza identiteta, bar ukoliko se tiče ljudi, znači stanje u kojem 
nije postignut novi identitet, a izgubljen je prvobitni – to je stanje 
dezintegracije i dezorijentisanosti. Masovni mediji su velikim dije
lom i uzrok, dakle u njima nije utočište, već se rješenje nagonski 
traži u autoritetu ili bilo kakvom koherentnom konceptu. Vjerski 
fanatizam i društveno otpadništvo, kao dva ekstremna koncepta, 
nikad nisu imali toliko sljedbenika. Problem samoće, kao socijalne 
poslijedica krize identiteta ili „viška“ identiteta, rešiv je kroz stvara
nje osjećaja zajednice. „To daje ljudima vitalno potreban osjećaj 
pripadnosti. A institucije od kojih zajedništvo zavisi raspadaju se 
u  svim tehno-društvima. Rezultat je šireća kuga samoće“83. Pogla



PREMA TOTALNOM MUZEJU

51vlje razvoja muzejske institucije, razrađeno na osnovu ovih premisa, 
moglo bi se zvati „uspon malih muzeja“. Nikako ne treba zaboraviti 
da će se u slijedećem periodu, recimo u civilizaciji trećeg talasa, rje
šenje problema tražiti i nalaziti na nivou pojedinca. Tehnologija 
se već poodavno pripremila novom prilagodljivošću i novim 
oblicima participacije u proizvodnom procesu. Ostaje da društvene 
institucije, da ne spominjemo ostale mehanizme, svoje napore 
usredsrede na individuume, bilo da je riječ o pojedincu ili o grupi. 
Vitalno pitanje za muzeje, koje bi u doba uspona masovne kulture 
bilo smešno, jeste da li mogu bitno pomoći da svi oni koji osećaju 
traumatsku besciljnost osete da su važni i potrebni.

Muzeji se svojom klasičnom „story line“ ekspozicijom još uvek 
obraćaju uglavnom publici s navikama i očekivanjima ljudi drugog 
talasa. Nova publika muzeja, ili barem buduća publika muzeja, mo-
gla bi imati potpuno drugačiju predstavu o potrebnoj komunikaciji. 
Novi mediji su već stvorili publiku druge kulture gledanja i poima
nja viđenog. Tofler tu kulturu naziva „blip-kultura“: „Ljudi trećeg 
talasa bolje se osjećaju usred tog bombardovanja blipovima... Ali 
oni takođe budno paze na pojavu novih koncepata ili metafora koji 
sumiraju ili organizuju blipove u veće cjeline“84. Blip je informacio-
ni bljesak, kratka poruka neopterećena sintaksom koja smisao stiče 
tek u kolažiranju i kombinacijama. Jezik muzejskih audio-vizuelnih 
programa moraće da vodi računa o novoj kulturi oka i komunicira
nja. Evo kako taj proces objašnjava Tofler: „Umjesto da pokušavaju 
da strpaju nove modularne podatke u standardne kategorije ili 
okvire drugog talasa, oni uče da prave sopstvene, da oblikuju sops-
tvene ‘niti’ od blip-materijala koji u njih ispaljuju novi mediji“. Ono 
što kasnije kaže tiče se nove uloge pojedinca koji je prisiljen nepre
stano tražiti sopstveni put, sopstveni „model stvarnosti“. „Ali to 
vodi do veće individualnosti, de-masifikacije osobe kao i kulture“85. 
Razvijajući to razmišljanje Tofler dolazi do paradoksalne situacije 
u kojoj se čini da nijedna sinteza nije dohvatljiva i da se „spoznaja 
svijeta uspostavlja igrom slučaja“. Realno bi bilo pretpostaviti da je 
riječ o povećanom broju mogućih sinteza, kao posljedici lake do
stupnosti i brojnosti informacionih izvora. Takođe je logično oče
kivati da će se uspostavljanje takvih sinteza događati na mnogo više 
nivoa, što upravo i znači formiranje informacionog proizvoda po 
meri korisnika.



52

TOMISLAV ŠOLA

Telematika upravo posjeduje fleksibilnost koja će omogućiti 
maksimalnu slobodu unutar okolnosti savršeno laganog „retrie-
vala“ praktično beskonačnog broja podataka. „Medij je poruka“, 
zaista će značiti da telematika može da pospeši pojavu jednog no
vog društva, ali ga naravno ne stvara sama niti neometana. Sve 
tehničke revolucije u prošlosti izazivale su intenzivnu ili temelj
nu reorganizaciju društva. Te revolucionarne promjene, direktni 
zahvati u sam medij ili područje djelatnosti koje biva revolucioni
sano, postupno bivaju sve veći. Po istoj strmoj progresiji efekti se 
rasprostiru brže i po većem području. Promjene postaju sve funda
mentalnijeg karaktera i treba im manje vremena da „dovrše“ revo
lucionisanje.

„Informatička revolucija“, kaže se u već spominjanom izveštaju 
francuskom predsjedniku86, „imaće šire posljedice“. Ona nije jedina 
tehnička inovacija ovih posljednjih godina, ali ona predstavlja 
zajedničkog činioca koji omogućava i ubrzava sve ostale. Pogotovo, 
u meri u kojoj mijenja obradu i čuvanje informacija, ona će mo
difikovati „nervni sistem“ što, ma kako imalo metaforičnu vrijed
nost i nije slučajno. Čovječanstvo, kome su do sada rasli udovi, 
sad bi trebalo da „odraste“ i mozak. Već je u nekoliko navrata bilo 
spomenuto da je područje direktnog „sudara“ muzeja s temom 
informatičke revolucije, područje tzv. kolektivne memorije gde su 
muzeji, htjeli ili ne, jedan od najvažnijih mehanizama. Ta antro
pomorfna metafora revolucije komunikacija može da izgleda ishi
trena, ali kako je riječ o jednom slijedu promjena koje zahva
taju čovječanstvo, nije preambiciozno suditi o cjelini po opštim 
karakteristikama jedinke. Riječ je, dakle, o tome da li će muzeji 
učestvovati u odrastanju čovječanstva ili će ostati anahrono svje
dočanstvo nekih njegovih bivših taština. Čak i umereni optimisti 
informatike vjeruju da je čudo na domak ruke. „Informatika jeste 
informacija, informacija jeste kultura, a kultura jeste emancipacija 
i  demokratija. Tu su svi koji vjeruju da omogućavaju suptilniji 
i  ličniji dijalog, bolju participaciju, povećanje lične odgovornosti, 
veći otpor slabih i ‘malih’ nasrtajima ‘Države Levijatan’ ili nasrtajima 
ekonomskih i društvenih silnika“87. Pod državom Levijatan autori 
vjerovatno misle na IBM, dajući mu tako pravi značaj. Kako god 
među dobre efekte telematike može da se ubroji demokratski efekat 
kroz povećanu „transparenciju među socijalnim grupama“88, ostaje 
činjenica da svaki informacioni sistem može da postane i sredstvo 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

53nasilja. O nekim obrtima teoretičari ne mogu da sude. Njihovo 
je da naznače mogućnosti, a sklopovi okolnosti određuju smjer 
događanja. Naime, upravo socijalna transparencija je jedan od 
argumenata kojim pesimisti utvrđuju da će biti ugrožena sloboda. 
Uostalom, neke najveće donedavne pogibeljnosti sistema otvaraju 
danas zadivljujuće nove potencijale.

Informatika, kao ni video na primjer, nije izuzetak kad je riječ 
o medijskim psima tragačima. Njene mogućnosti isprobavaju se 
najpre tamo gde nikad nije dosta efikasnosti. Vinews, kompanija 
u  Velikoj Britaniji svaki dan po 10 minuta šalje za SSSR novosti 
preko satelita Intelsat. Ista Agencija opslužuje Srednji Istok, Južnu 
Afriku, obe Amerike, Aziju i Pacifik. Na sličan način je SSSR stvorio 
potpuno informaciono zasićenje u Poljskoj za vrijeme krize: pet sati 
dnevno emisija Radio Moskve na poljskom jeziku i sat i dvadeset 
minuta emisija na II programu poljskog radija nedeljno89. Hitlerov 
uspon pomogao je radio, Kenedija je uzdigla televizija, Homeini 
se trijumfalno vratio po stazi od magnetofonskih kaseta, a istim se 
sredstvom branila „Solidarnost’’... Uostalom, nije li značajno da je 
tih činjenica svjesna najšira javnost iako ih je prije dvije decenije 
trebalo dokazivati.

„Nismo više tamo gdje smo stajali prije deceniju, zbunjeni pro
mjenama čiji su nam međuodnosi bili nepoznati. Danas, iza kon
fuzije promjene, postoji rastuća koherencija rastera. Budućnost 
se uobličava“90. U ovo vrijeme koje se svojim novostima na takav 
način poigrava sudbinom čovječanstva, futurologija je izgubila pri
zvuk polunaučne, proizvoljne i gotovo zabavljačke discipline koja 
nam slika neke nerazumljive, smiješne situacije i ljude u kojima ne 
možemo prepoznati sebe. Već i svako dugoročno planiranje ima 
gotovo karakter futurološke vizije. Dakle, svaka djelatnost duž
na je da vodi računa o promjenama koje joj menjaju karakter ili 
uslovljavaju oblike rada. Virnuti i preko granice budućnosti koja 
je već oko nas, oduvjek je prednost koju treba steći. Ipak, „tra
dicionalne sheme za interpretiranje društva i predviđanje njegove 
budućnosti biće slabo utočište“91. Nije riječ, dakako, samo o inter
pretaciji društva, nego se ta opaska tiče svih djelatnosti koje ono 
obuhvata. „Sheme“ su, zapravo, metode koje upotrebljavamo u ana
lizi i zaključivanju, a to znači da je neophodno mijenjati naučne 
koncepte. Novim muzejima, i to prije no što ih zakonitost potreba 
i pritisaka stvori, treba nova, drugačija muzeologija.



54

TOMISLAV ŠOLA

Prihvatanje prvih konsekvenci informatičke revolucije ima 
praktičnu težinu i simboličnu vrijednost baš kao i izlazak čovjeka 
u svemir. Pred velikim izazovom čovjek je sasvim nov, njegova isku
stva vezana su za logiku jedne male planete. „Novi izazov je nesigur
nost: nema dobrog predviđanja, nego samo dobrih pitanja o sred
stvima putovanja do željenog horizonta“92.

Reference
1  L. J. Rankine, Bez značajnih granica; Pregled no. 223 (Beograd, 1983), 

preuzeto iz zapisnika četrnaeste međunarodne TNO konferencije Information 
Society: Changes, Chances, Challenges.

2  Ibid., str. 3.
3  Problèmes Audiovisuels no. 1 (Paris: INA–La Documentation Française 

1980): 3.
4  Ibid., 4.
5  John Thurman, „More than Meets the Ear (Media)“, Museum News 56 

no. 2 (Washington, November/December 1977): 14.
6  Edmund A. Bowles, „The Marriage of Museums and Technology“, Muse-

um News 51, no. 8 (Washington, April 1973): 36.
7  Simon Nora et Alain Minc, L’informatisation de la société. Rapport à M. 

Le Président de la Republique, (Paris: La Documentation Française, 1978), 
116. Izveštaj je po svojim implikacijama više nego značajan, pa će o njemu 
u nekoliko navrata biti govora.

8  Problèmes Audiovisuels no. 1 (1980): 4.
9  François Niney, „Rapport Nora/Minc: La Révolution Télématique“, Sono

vision no. 210 (Paris, Novembre 1978): 30–38.
10  Edmund A Bowles, „The Marriage of Museums and Technology“, Mu

seum News 51, no. 8 (Washington, April 1973).
11  Niney, „Rapport Nora/Minc“.
12  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 9.
13  Culture et Communication no. 20 (Paris: La Documentation française, 

Octobre 1979): 4.
14  Problèmes Audiovisuels no. 1 (1980): 3.
15  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 49.
16  Niney, „Rapport Nora/Minc“, 3.
17  Michael Shamberg, Guerilla Television (New York: Shamberg Michael 

and Raindance Corp., 1971), 11.
18  Ibid.
19  Ibid.
20  Jean-Louis Servan-Schreiber, Le pouvoir d’informer (Paris: Éditions 

Robert Laffont, 1972), 327.
21  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 118.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

5522  Museum Magic. Museums and the new Technology: Proceedings of Annu-
al Conference of Museums Association of Australia, Sydney, October 1980 (Sid-
ney: Museum Association of Australia, 1981).

23  Servan-Schreiber, Le pouvoir d’informer, 331.
24  Edward H. Tenner, „Kompjuter i obrazovana osoba“, Pregled no. 225, 40.
25  Ferenc Katai, „Le magnétoscope et la communication universelle“, So-

novision no. 206 (Paris, Juin 1978): 58–60.
26  „Les Programmateurs de Multivision“, Sonovision (Mars 1979): 52–62.
27  Ibid.
28  Ibid.
29  Katai, „Le magnétoscope“, 58.
30  Museum Magic.
31  Shamberg, Guerilla Television, 3.
32  Marshall McLuhan, Understanding Media: the Extensions of Man (To

ronto: McGraw-Hill Book Company, 1966), 111.
33  Katai, „Le magnétoscope“, 58.
34  Museum Magic, 51.
35  McLuhan, Understanding media.
36  Ibid.
37  Problèmes Audiovisuels no. 4. (INA - La Documentation française, 

Novémbre/Decembre 1981).
38  McLuhan, Understanding Media, 8.
39  George Basala, „Museums and Technological Utopianism“, Curator 17 

no. 2 (New York, June 1974): 105–108.
40  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 105.
41  Ibid., 61.
42  Ibid., 24.
43  Miles Orvell, „Još jedan pogled na Marshall McLuhana“, Pregled no. 221 

(Beograd 1983) reprint iz časopisa Technology Review.
44  Ibid.
45  Business Week (New York), September 3, 1979.
46  Dillon S. Ripley, The Sacred Grove: Essays on Museums, New York (Si-

mon and Schuster) 1969.
47  Rank, 464,3
48  Bowles, „The Marriage of Museums and Technology“, 35–36.
49  Museum Magic, 30.
50  Ibid.
51  Problèmes Audiovisuels no. 4, 8
52  Museum Magic, 31.
53  Ibid.
54  Ibid., 23.
55  Shamberg, Guerilla Television, 7.
56  Ibid.
57  Alvin Toffler, The Third Wave (New York: Bantam Book, 1980), 537.
58  Ibid.
59  Ibid., 157.



56

TOMISLAV ŠOLA

60  Ibid.
61  Musée, film, télévision, éd. Constant Pirlot (Paris: ICOM, 1972).
62  Toffler, The Third Wave, 389.
63  Ibid.
64  McLuhan, Understanding Media, 128.
65  Ibid., 102.
66  Jorge Glusberg, Cool and Hot Museums (Buenos Aires: CAYC, 1980); 

knjiga je 1982. prevedena u Jugoslaviji (Muzejski dokumentacioni centar).
67  Ibid,51
68  Martin Roberts, „The systems, the market, the future“ VHS, Beverly 

Hills 1970.
69  Jacques Bureau, L’ère logique (Paris: Robert Laffont, 1969).
70  Problèmes Audiovisuels no. 1 (1980).
71  Ibid., 28.
72  Jedan od sistema bio je prezentovan na sajmu opreme za muzeje u toku 

Generalne konferencije ICOM-a održane u Barbikan Centru u Londonu 1983.
73  Podaci djelom preuzeti iz Museum Magic, 17–20.
74  Ibid., 20.
75  Ibid.
76  McLuhan, Understanding Media.
77  Servan-Schreiber, Le Pouvoir d’Informer.
78  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 12.
79  Podaci preuzeti iz: Alvin Toffler, The Third Wave, 537.
80  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 2.
81  Toffler, The Third Wave, 158.
82  A. Tofler je napisao bestseler Šok budućnosti koji je preveden i kod nas. 

Iako vrlo čitak i s ambicijom sveobuhvatnog sagledavanja problema, Tofler se 
ne odriče naučnog opreza uz svu smjelost zaključaka.

83  Toffler, The Third Wave, 367.
84  Ibid., 166.
85  Ibid.
86  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 11.
87  Ibid., 16.
88  Ibid., 12.
89  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 3.
90  Toffler, The Third Wave, 537.
91  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 10.
92  Ibid., 16.



ZA  
SAVREMENI  
MUZEJ





PREMA TOTALNOM MUZEJU

59PRIRODA MUZEJA

Medij
„Vrijeme je umrlo, ‘prostor’ je nestao. Sada živimo u globalnom 

selu... simultanom događanju“1, tako je govorio Mekluan još krajem 
šezdesetih godina dvadesetog vijeka. Profetistički, dramatičan ton 
namjerno podešen na tonalitet kontrakulture, raspaljivao je protiv
nike sve od tada. Ipak, ostaje činjenica da se savremena muzejska 
ustanova, bio Mekluan u pravu ili ne, mora podsjetiti na ovakve pa
rametre. Zadatak muzeja u vrijeme kad su stvarani moderni mu
zeji nije izgledao ni nejasan niti teško dostižan. Ako je moderne 
muzeje stvorio renesansni humanizam, prosvjetiteljstvo 18. vijeka 
i demokratija 19. vijeka, savremeni muzej svoje postojanje mora 
podesiti mnogo manje jasnom kompleksu ambicija čovječanstva. 
Zaista, ako se odreknemo parametara vremena i prostora, šta nam 
ostaje?

Sumnje i spekulacije čine se temeljnijim nego što izgledaju stvar
ne promjene. Negdje su gotovo nasilno zaustavljene, a negdje se 
mogu vidjeti tek kao kontinuirani proces. Kontekst informatičke 
eksplozije, revolucije komunikacija, traži preispitivanja i u njima 
uporišta neizbježnih promjena. Muzej je sve do nedavno bio institu
cija koju je bilo lako definisati. Zvanična ICOM-ova definicija toliko 
je proširena dodatnim mogućnostima da jedva može biti govora 
o njenoj svrsishodnosti. Savremena muzeologija još je daleko od 
sopstvene koherencije da bi pružila koliko-toliko definitivne pa
rametre. Ipak, priroda muzeja se neprestano preispituje. H. Gluzberg 
zove muzej „složenim medijem komuniciranja i informisanja“2, 
a  jasno je da o muzeju ne možemo više govoriti kao o definisanoj 
kulturnoj veličini, nego kao o procesu.

Vidoviti Mekluan nazvao je muzej „skladištem ljudskih vrijedno
sti“ i „kulturnom bankom krvi“3. Logično je prirodu muzeja upo
rediti sa samom prirodom kulture pogotovo kad riječi dolaze od 



60

TOMISLAV ŠOLA

tako poznatog konzervatora kao što je Madlen Urs (Madelein 
Hours): „Kultura je nosilac ideja nade i napretka, ona nikad nije sta
tična“4. Iz toga bi proizlazilo da je priroda muzeja promjenjiva, da 
je, za razliku od često pretpostavljanog, nestabilna veličina podložna 
nekom većem broju spoljnih faktora.

U svijetu se događaju neke ozbiljne promjene već u načinu raz
mišljanja, ma kako neupućenom razlike mogu izgledati formalisti
čke. „Kad je IBM otkrio da nije u poslu pravljenja kancelarijske 
opreme i poslovnih mašina, nego da je u poslu procesovanja infor-
macija, tek tada je počeo ploviti s jasnim pregledom“5. Uprkos ja
snim razlikama koje onemogućuju paralelizam, jasno je da današnji 
muzej zatvara oči pred činjenicom da u svojoj osnovi predstavlja 
medij, tehnologiju procesovanja informacija o baštini. Informaci-
ja je, naravno, bilo koji podatak stavljen u izvjesnu korelaciju s ne-
kim drugim(a). To sasvim sigurno znači da muzeji ne sakupljaju 
samo trodimenzionalne predmete, kao materijalne činjenice i gla-
vnu supstancu svoje informacione emisije. Materijalni „dokaz“ 
je opsesija kriminologije, pa ipak je taj status „opipljivosti“ priznat 
i  magnetskoj zabilješci glasa te foto i video zapisu. Tradicionalni 
muzej je upravo osnovan na opsjednutosti predmetima kao obli
ku fetišizma, groznice vlasništva i iskonskog nagona za usvajanjem, 
pa i osvajanjem. Uostalom, sve do nedavno, pa čak ponegdje i da-
nas, protivniku u ratu najpre se željela uzeti glava, što je oblik fizič
kog podvlašćenja, a potom i duša, što je proces potpunog usvaja
nja. Ono što se u UNESCO-u zove „nezakonit transfer kulturnih 
dobara“, u  primitivnim plemenima se zvalo ratni kanibalizam. 
Otimati „neprijatelju“, isto je što i otimati zaboravu, tj. prošlosti, 
koja je sudbinski neprijatelj čovjekove volje za vječnim životom. 
Ostaje činjenica da muzejski fundus prima određen broj objekata 
kao simbole tog usvajanja i opiranja. Oslobađanje od opsjednuto-
sti predmetima zbog toga bi predstavljalo čin odrastanja muzeja 
i njegovo stupanje na područje višestrukih mogućnosti. Uostalom ni 
biblioteke, kako stoji u publikaciji o standardima za javne biblioteke 
u SAD iz 1966. godine6, ne sakupljaju samo knjige nego „štampani 
i audiovizuelni materijal“.

Kao i uvijek, svaka reforma ili novi način razmišljanja u svijetu 
muzeja obaviće se (relativno) lako u tehničkim i prirodnjačkim mu
zejima. Ostali muzeji, gde volja za moć vlada preobučena u taštinu, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

61a predstavlja se kao objektivnost, ostali muzeji, dakle, biće glasna ili 
tiha opozicija svemu što remeti pretpostavke njihove prirode.

Najdrastičnija kazna kojom se osuđuju ljudi, ideje i stvari jeste 
zaborav. Zatvor je restriktivna, kaznena mjera, ali muzej je afirma
tivna mjera, to jest oblik priznanja i posebnog statusa. Ipak, upra
vo tradicionalni muzej, ako je pri tom nekomunikativan, u svako
dnevnici izdaje svoju afirmativnu, životnu snagu jer uskim segmen
tom korisnika i malim brojem izloženih predmeta radi protiv ideje 
besmrtnosti i beskonačnosti.

Tradicionalni muzej se pri iole dubljoj analizi pokazuje kao ne
savršeni mehanizam tako velikih ambicija, jer omogućavajući pred
metima fizičko preživljavanje ne garantuje ujedno i njihov život. 
H. Gluzberg je govorio o faraonskom sindromu u muzejima, a mo
gao je nastaviti, zaključujući tom logikom, da je i sudbina muzejskog 
mosta u vječnost jednako groteskna kao i faraonska grobnica.

Smrt, kao potpuni gubitak identiteta, ostaje i dalje za muzeje 
osnovni izazov na koji treba odgovoriti što boljim sredstvom. Ilu
zija je oduvjek bila metoda: „(...) Velike kulture ponekad su se pot
puno uprle da promjene karakter smrti u očima, uvijek da bi ga 
prerušile“7. Naša civilizacija odrekla se, u ime neke nove samouvje
renosti, iluzija koje može izživjeti i nadoknaditi (i) kroz muzeje. 
Ipak, završavajući svoj iluzionizam na mumijama, ma o čemu se ra
dilo, ostajemo pri ritualu koji nije dovršen i kojem nedostaje dra
goceni osjećaj vječnosti.

Još je Lunačarski tvrdio da su muzeji „grandiozna knjiga sjeća
nja čovečanstva“. To je dakako toliko široka, pa i istinita teza, da pri
znaje, naravno, ispravnost tradicionalnih muzeja. Ipak, za razliku 
od protooblika modernog muzeja, bilo da je riječ o njihovom pre
stižnom ili usko kolekcionarskom karakteru ili o raznim oblicima 
memorabilija ili kurioziteta, današnji muzej ima karakter vrlo raz
vijenog oblika memorije i sasvim jasne obaveze u zajednici. Inhe
rentna osobina kolektivne memorije trebalo bi da bude objektivnost 
građena na što savršenijoj sposobnosti pamćenja. U ovim sadašnjim 
okolnostima muzejsko informatička mašina ima preslab input, ne
savršeno procesovanje i slab retrieval. Selektivno kolekcionisanje 
u zavisnosti od materijalnih faktora i sfera interesa, ne može garan
tovati objektivnost. Obrada informacija je zastarjelo usko specijalizo-
vana i ne dopušta neophodne korelacije. Komunikacija, poslijedično 



62

TOMISLAV ŠOLA

rečeno, korišćenje informacija je nedovoljno, jer muzeji mahom nisu 
niti spremni niti opremljeni za takav zadatak.

Savršenost, u obliku ambicije objektivnosti, i vječnost, kroz meha
nizam čuvanja, dvije su legitimne ambicije muzeja i dva neizbježna 
izvora frustracija. Savršen je jedino život i nije ništa drugo nego 
ironična činjenica da se na kraju razvojnog puta muzeja nalazi mu-
zej-život.

Nečuveno je velik i sumnjivo težak naš trud da skladišta muzeja 
pretvorimo u savršeno klimatizovane, osvijetljene i automatizovane 
moždane memorijske komore. Po svemu što nam o prošlosti, čuva
noj s više ili manje brige, govore upravo ti muzeji, naš trud mora biti 
uzaludan, jer smo do sada uvijek naslijeđivali samo ostatke. Stvari, 
ali i bogova. Vječnost nije kategorija koju je moguće postići trudom 
u materijalu, to je izvan njene logike.

Istovremeno, kako kaže Malro (Malraux), „Mi smo svjedoci 
najvećeg obnavljanja koje je svijet ikad vidio“8. Vrijeme je, naravno 
nepovratno, a istorija, jer pripada ljudima, nije objektivna. Ako mi 
zaista jesmo „civilizacija ponovnih oživljavanja“, a Malro je to mi
slio jedva imajući išta više na umu od samog buma muzeja, sa jedne 
strane i fotografske reprodukcije, sa druge strane, onda je jasno da 
će priroda muzeja pretrpjeti temeljne promjene da bi mogla da 
zadovolji takve ambicije.

Tehnologija nudi samo dio rješenja, ali ostatak ambicija muzeji će 
morati da ostvare novom sposobnošću sublimacije i objedinjavanja. 
U budućnost je nemoguće ići natraške.

Nedovoljno otkrivena priroda muzeja se dovoljno realizuje 
u transferu iskustva, za koje Sartr (Sartre) kaže da je „još i nešto više 
od odbrane od smrti. Ono je’’, dodaje, „i pravo, staračko pravo“9. 
Nije li savremeni kontekst otkrio u muzejima tu prastaru potrebu 
integralnog, neobaveznog „učenja“?

Naravno, afirmišući činjenicu svijeta u neprestanoj promjeni 
i, sledstveno, činjenicu da ni muzej nije definitivan kulturni enti
tet kojem se priroda ne mijenja, postaje teško govoriti o nekoj in
herentnoj, imanentnoj prirodi muzeja. Ipak, vrijedna je nastojanja 
svaka spoznaja koja nam otkriva neke zajedničke imenitelje muzeja, 
koji preživljavaju sve promjene okoline (enviromnenta, u smislu 
u kojem termin upotrebljava Mekluan). To je ambicija i same defini
cije muzeja kako je donose ICOM i nacionalne legislative, ali jedna 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

63je temeljna razlika savremenog muzeja prema tradicionalnom: on 
izmiče svakoj preciznijoj definiciji mnoštvom svojih oblika podešava-
nja prema potrebama korisnika. Uprkos prevladavajućem utjecaju 
tradicionalnih predložaka, muzeji postaju realniji u sagledavanju 
svojih mogućnosti i potreba na koje treba da odgovore.

Jedan od drastičnih predložaka koji je kao prokletstvo optere
ćivao muzeje jeste da su svi muzeji morali imati sve. To je stvorilo 
nadmetanje, od kojeg su svi imali koristi osim muzeja, i trajne fru
stracije, jer neki muzeji, naravno, nemaju mogućnosti nekih drugih. 
Upravo zbog tih razlika dogodilo se da je u „dvadesetak muzeja u 
svijetu koncentrisano, gotovo sveukupno svjetsko naslijeđe“ (P. de 
Montebelo /P. de Montebello/)10, što bi trebalo da označi jednu 
posebnu muzejsku kastu nekog univerzalnog značenja. Tako je 
uostalom i dobro, jer je dobro da postoji jedan Metropoliten (Metro
politan Museum of Art), ali je groteskno pokušavati praviti drugi. 
Mali muzeji mogu imati komunikacione kvalitete i efekte koji su 
nemogući (nažalost) u Metropolitenu. Uostalom, Metropoliten, 
Luvr (Louvre) i slični, svjedočanstvo su jednog prošlog vremena, oni 
već izlažu i same sebe i predstavljaju pređeni stadijum gigantizma. 
Na redu su novi giganti i muzejski patuljci. No, upravo zbog zabuna 
koje su kao predložak donosili, stoji u potpunosti istinita izjava 
koju je H. Gluzberg dao u svojoj knjizi: „Zbirke u sastavu raznih 
muzeja širom cijelog svijeta, osim u dvadeset ili trideset glavnih 
muzeja, mogle bi se redukovati na minimalni nivo, bez znatnijeg 
smanjivanja njihove cjelokupne vrijednosti“11.

U vremenu poljuljanih merila i brzih promjena, teško je biti na
čisto šta je „excellence“ koju treba smjestiti u muzeje, a šta nije spo
mena vrijedno. Uz to, i ambicije muzeja, onih koji hoće da prenesu 
iskustvo i uče da razmišljaju, nisu više faraonski orijentisane na re
prezentativni uzorak koji najbolje predstavlja odlike svoje vrste. 
Danas je sve bitno, potencijalno jer znamo da bi sutra moglo biti, 
stvarno. Ta činjenica otvoriće muzej tehnologijama memorisanja 
i komunikacije. Ipak, već sada je jasno da se muzeji moraju odreći 
aspiracija na objektivnost i savršenost. U koncepciji participacije, 
posjetiocima se ionako predaje personalizovana poruka. Štaviše, 
više ne postoje pretenzije na vječne istine i pozivanje na konačan i 
definitivan broj podataka. Zaista, nije moguće reći: ‘’Što nije u mu
zeju ne postoji“.



64

TOMISLAV ŠOLA

Muzej je institucija interpretativne prirode i stoga će njegovo 
područje nastojanja prema savršenosti biti poruka u cjelokupnoj 
njenoj složenosti i bogatstvu. Nikad neće biti moguće sve dokazati 
u svakom muzeju s originalnim trodimenzionalnim objektima. Mu
zejska poruka mora biti restitutivnog karaktera, karaktera koji će 
biti u stanju da stvori osjećaj i atmosferu, više no znanje činjenica. 
Takva interpretacija je stvaralačkog karaktera i može predstavljati 
oblik umjetničkog izraza. Pravi, savršen muzej je art medij, a defini
cija njegove istinske prirode je upravo toliko nedohvatljiva kao i de
finicija umjetnosti. Kao što je i sam jezik u osnovi metaforičan, tako 
je i muzej, kao interpretativni mehanizam, metaforične prirode jer 
se odnosi na neki bivši kontekst vremena i prostora kojeg treba 
„prenijeti“ u sadašnjost. U dočaravanju apstraktnog i nepoznatog, 
muzej mora da posegne i za takvom slobodom metaforičkog izraza 
koja je uporediva s umjetničkim izrazom.

Tradicionalni muzej, kao ni faraonova grobnica, nije uništio 
nego afirmisao svest o smrti iako predstavlja, paradoksalno, uz 
crkve i hramove, jedan od rijetkih institucionalnih mehanizama 
za dostizanje vječnosti. Ipak, kao i crkva, muzej je, kaže Malro „na 
svoj način takođe oslobođen vremena“. Isti autor, u jednom drugom 
kontekstu tvrdi da „sve što izmiče pripada misteriji“12.

Poslanstvo
Na seminaru posvećenom budućnosti muzeja jedan iskusan di

rektor muzeja rekao je da ćemo zadatke muzeja obaviti dobro ili 
da ih nećemo uopšte obaviti13. Teza je bila neophodnost excellence 
u  muzejskom radu. Istina je verovatno lišena romantične isključi
vosti. Upravo iskustvo pokazuje da najčešće ne radimo dobro, pa 
ipak svoje poslanstvo obavljamo. Specifičan problem muzeologije 
je definicija muzejskog poslanstva ili misije muzeja u savremenom 
svijetu. Kako je to središnje pitanje muzejske djelatnosti, nije ovde 
namjera ni da se pokuša sa nuđenjem definitivnog odgovora. Unu
tar savremenog konteksta u kojem je muzej izložen tenzijama na 
koje nije pripremljen i koje direktno utječu na samu njegovu srž, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

65valjalo bi ipak uspostaviti relevantnu premisu za zaključak kojem 
ovo nastojanje teži.

Muzej je sredstvo, medij za transfer značenja, a ne medij za sebe. 
Ipak, kako svaki uspostavljeni identitet prije ili kasnije afirmiše svoje 
vrijednosti, tako se događa da, naročito umjetnički muzeji, počnu da 
emituju poruke iz sebe samih, ne iz umjetnosti kojoj služe. Direktor 
Van Abe muzeja (Abbemuseum) iz Ajndhovena kaže da muzej pravi 
izložbe za umjetnike, a publika je naravno, dobrodošla14. Stav ima 
svakako šarm velikog muzejskog manira i draž drastičnog otklona 
od svih populističkih poziva na služenje masama. Možda je, naiz
gled varljivo poređenje takvog muzeja s administracijom, koja tako
đe može da dosegne stepen samoobnavljanja i samodovoljnosti. 
Ili je posrijedi neosviješćenost činjenice da još uvjek nepotrebno 
pokušavamo ujednačiti svijet muzeja. Naime, navedeni muzej bi se 
mogao zvati: „otvoreni muzejski umjetnički atelje“. U istom muzeju, 
uostalom, umjetnici ponekad „uživo“ izvode svoja djela.

Ako je pitanje istinito, neće biti ni jedino, a ni najteže kojim se 
preispituje savremena muzeologija.

Evo kako su o tome govorili veliki muzealci protekle generacije: 
„(...) moramo biti u stanju da reafirmišemo naš sopstveni cilj da 
bismo pokazali istinu, izvagali sve činioce i da nas ne omete pred
rasuda i tvrdoglavost (...) nego da objektivno proširimo znanje i sa
opštavamo ga kao što jeste“15.

Velike ciljeve kao „objektivnost“, „vječnost“, „istinu“ itd, potre
bno je ostaviti kao vidljive belege u bespuću, ali uprkos njihovoj 
legitimnosti, jer zaista pripadaju imanentnoj prirodi muzeja, jasno 
je vidljivo u kojoj mjeri je moderni muzej frustriran svojom uda
ljenošću od njih.

Sekvencijalnost i kauzalitet stvorili su, kao na primjer u istoriji 
umjetnosti, pritisak ulazne linije i podredili duh pravilima kakva 
su stvorena u posljednjih nekoliko stotina godina ljudske istorije. 
Veliko preispitivanje koje je načela dijalektika, a koje je nastavljeno 
u rješavanju pitanja koja pomamno postavlja savremena tehno
logija, treba da bude obavljeno u teorijskom korpusu odnosa prema 
cjelokupnom naslijeđu, makar taj korpus i dalje nazivali muzeolo
gijom.

Dužnost je muzeja i dio njihovog poslanstva potpuna „eksteri
torijalnost“, u smislu dnevne politike, ali ne i dnevnih problema 



66

TOMISLAV ŠOLA

i  potpuna sloboda vrednovanja, koje se ne smije pretvoriti u ran
giranje vrijednosti. Primarni zadatak muzeja je razvijanje svijesti 
o naslijeđu. Postojanje aktivne svijesti o naslijeđu podrazumijeva 
izgradnju posebnog i delikatnog senzibiliteta. Stoga muzej mora da 
postane okruženje koje je stimulativno i totalno u svom nastojanju 
kao umjetničko delo. Kontekst tog nastojanja daje i sam UNESCO 
koji vrlo često, u poslijednje vreme, upotrebljava sintagmu da je 
potrebno „poboljšati kvalitet života“. To je, dakako, moguće raz
vijanjem svijesti, najpre o samom sebi, a potom o okolini i opštem 
kontekstu. Načelna potreba koju muzej time ispunjava jeste potreba 
za čvrstom strukturom. Nekad izrazito, a i sada vidno, takvu čvrstu 
strukturu davala je religija. Zadatak muzeja je mnogo kompleksniji 
i odgovorniji, jer istraživanje istinitih odnosa nije stvaranje poetskog 
mita. „Ali, naši bogovi su mrtvi, a naši demoni itekako živi. Kultura 
očigledno ne može nadomestiti bogove, ali može doneti čovjeku 
baštinu svega što je bilo plemenito na svijetu (....)“16.

U jednom intervjuu Suzan Zontag (Susan Sontag) ispričala je 
kako se, iako rođena u Americi, uvek iznova vraća u Evropu, jer 
„u Americi čovjeku nedostaje prošlost, ljudi nemaju sjećanje17. Ne 
zanima ih istorija“. U toj je istinitoj kritici sadržan i razlog zbog ko-
jeg Amerika ima najveći broj muzeja na svijetu i zbog kojeg tamo 
i najgušćim tempom nastaju. Naravno, razloga ima više.

Malro kaže da je naša civilizacija prva koja se nedohvatljivo i ne
spoznatljivo odvojila od religija i praznoverja „zato da bi (im) po
stavljala pitanja“18, a po njemu, riznicu imaginarnog muzeja punimo 
oblicima „za koje vjerujemo da ih odabiramo zato što odgovaraju 
na fundamentalna pitanja naše civilizacije“19. Imaginarni muzej je, 
zapravo, cjelokupno iskustvo čovječanstva, idealni stepen razvoja mu-
zeja, totalni muzej koji predstavlja potpunu memoriju i potpunu svi-
jest. Zbog toga se svi zadaci, cjelokupno poslanstvo muzeja, moraju 
podesiti tom idealističkom konceptu. „Bog Imaginarnog muzeja je 
nespoznatljivo, a prije svega, borba protiv smrti“20. Na istom mje
stu taj veliki vizionar kulturnog naslijeđa imaginarnom muzeju daje 
naziv „sveobuhvatno“: „A to sveobuhvatno, koje je zamjenilo pri
rodu ili Boga, rađa se u velikoj mjeri iz djela stvorenih zato da bi 
obznanila nepoznato“21. Vizija imaginarnog muzeja u neposrednoj 
je vezi s usponom modernih reprografskih tehnika. Malro nikad 
nije spekulisao sa savremenim medijima, s kojima se fotografija 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

67naravno ne može mjeriti. Više je no dalekosežna kompatibilnost 
savremene tehnologije, u njenoj prirodi i mogućnostima, i njegovog 
razmišljanja.

Poslanstvo muzeja, ma kako ga definisali u pojedinostima, mora 
imati opštu životnu afirmativnost i graditeljsku ambiciju. Andre 
Malro je bio najveći teoretičar kulturnog naslijeđa, dakle i muzeo
logije, i bilo bi šteta propustiti navesti u izvornom obliku neke misli 
izrečene u razgovoru s Nehruom: „Ako je ova civilizacija, koja za
dovoljava nagone kao nijedna do sad, ujedno i civilizacija ponov
nih oživljavanja, to zacijelo nije puki slučaj. Jer, ponovno oživljena 
djela, ono što bi se nekad nazvalo besmrtnim slikama, jedina su, 
čini se, dovoljno snažna da se suprotstave moćima seksa i smrti. 
Kad se nacije ne bi pozivale na ta djela, i to oslanjajući se na emoci
ju, a ne samo na spoznaju, šta bi se dogodilo? Za pedesetak godina, 
našom civilizacijom, koja želi da bude i koja vjeruje da je civiliza
cija nauke, što je tačno, potpuno bi ovladali nagoni i elementarni 
snovi. Potpunije no gotovo ijednom do sada od svih civilizacija koje 
je svijet poznavao. Mislim da se za nas problem kulture ukazuje 
prvenstveno, upravo u tom smislu“22. Teško je oteti se utisku da je 
riječ zapravo o muzejima. Ta svijest kulture o cjelokupnom iskustvu 
i nije ništa drugo do li predmet poslanstva muzeja. Muzeji su ti koji, 
kao najveća moguća laboratorija za stvaranje interesa za kulturne 
vrijednosti, pokušavaju da riješe problem koji je središnji „u našem 
nastojanju da kao ljudski rod preživimo“23. Isti autor, a i još poneki 
glas dolaze iz same muzejske djelatnosti i najčešće govore s potpuno 
iskustvenih pozicija. Zbog toga je zanimljiva podudarnost tih gla
sova sa „slobodnim misliocem“, kakav je Malro, kad tvrde na ovaj 
ili onaj način, da se ostvarivanjem pune uloge muzeja čini korak 
prema „spasenju“.

Uspije li muzej da nam ponovo ulije „osjećaj magije i straha pred 
složenošću i ljepotom svijeta prirode i pred genijalnošću i veštinom 
čovjeka“24, učinjeno je mnogo. Uspije li stvoriti osjećaj ljudima da 
su „građani svijeta“, upravo afirmišući i obznanjujući pojedinačne 
identitete, primaknućemo se miru. Ako nas učini sposobnima da 
gledamo i logički zaključujemo na osnovu viđenog, učinio je više 
no što to čine škole. Gotovo niko ne uči radoznalosti i ličnom istra
živanju, a muzeji to zaista mogu.



68

TOMISLAV ŠOLA

„Oživljavanje onog vrijednog iz tradicije nije vraćanje u prošlost 
nego odabir onoga što će pokrenuti naprijed“25. Navedeno mišljenje 
je tim vrednije što ne dolazi od profesionalnog muzejskog radnika. 
Mogli bismo ga poduprijeti jednim primjerom. Muzej australij-
ske demokratije u Kanberi, organizovao je „dramatizaciju“ izbora 
iz 1855. godine za poslednju vladu koja je uspostavila novi ustav 
pre osamostaljenja. Događaj je odigran u okviru dječjeg festivala, 
a na kraju je održana jednodnevna sjednica „senata“. Cilj je jačanje 
entuzijazma za političku istoriju i nadvladavanje uvjerenja da je 
politički sistem nepromijenjiv i nezanimljiv. U mnoštvu muzeja 
u Americi sličnim se dramatizacijama želi obogatiti iskustvo i usa
diti odgovornost.

U savremenoj civilizaciji, jedino što je stalno je promjena. „Prva 
i glavna funkcija javnog muzeja jeste da pomogne privikavanju 
velikih masa ljudi na okolinu koju karakteriše stopa promjena svih 
životnih uslova bez presedana. Već nekoliko generacija, u stvari 
od industrijske revolucije, visoka i stalno rastuća stopa promjena 
postala je obilježje naše civilizacije“26. Mišljenje kao da pripada 
Mekluanu, ali na sreću dolazi od jednog od najznačajnijih muzejskih 
radnika u svijetu. Čovjek počinje da pati od neke vrste prenatalne 
rudimentarne svijesti o okolini. Njegova environmentalna ćelija 
u membranama sadrži sve izvore na kojima zasniva svoju fizičku 
egzistenciju, ali ne samo nju. Dve crne rupice na zidu, koje ničim ne 
podsjećaju na ogromnu hidrocentralu, usijane peći termocentrale, 
ili stotine kilometara dalekovoda su energija; sjajni hrom slavine 
ničim ne podsjeća na rijeke, jezera, crpilišta itd. Kutiju sa staklenim 
ekranom, koja ničim ne podsjeća na život na ulici, zove „moj prozor 
u svijet“. Sav fizički otpad nestaje u otvorima koji ničim ne sugerišu 
grandioznost problema, očigledno – „tamo negde drugde“. Muzeji 
nam mogu pomoći razbijanjem iluzija koje svakodnevno stvara 
mašina potrošačkih snova.

Tofler kao da je imao muzeje na umu kad je kazao: „Svaka civi
lizacija mora naučiti svoju djecu da se nose s vremenom i pro
storom. Mora objasniti, bilo kroz mit, metaforu ili naučnu teoriju, 
kako funkcioniše priroda. Mora ponuditi neke ključeve na pitanja 
zašto se stvari događaju, kako se događaju“27. Naravno, svako na 
ulici zna da nešto nije u redu ako ljudi odrastu, a da nisu videli 
kravu, ali će ipak koristiti da citiramo jednog stručnjaka s Prospect 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

692000 Conference koja je održana 1979. u Pertu: „Većina ljudi danas 
nema više pojma o tome kako radi atomska centrala nego što je 
neandertalac imao o tome zašto zalazi sunce“28.

Dokle će u preuzimanju zaduženja, na putu prema „spasenju“ 
sezati područje odgovornosti i angažmana muzeja, vjerovatno nije 
moguće precizno utvrditi. Činjenica je, recimo, da godišnje nestaje 
oko hiljadu biljnih i životinjskih vrsta s ove planete. Muzeji, koji 
su à priorni čuvari identiteta, moraju učiniti definitivan napor 
da taj ugroženi identitet spasu. Izlaz je u tome da postanu aktivni 
činioci zaštite, da imaju, recimo, banke klicine plazme i banke ćelija 
koje bi omogućile kloniranje. To će vjerovatno biti zadatak drugih, 
ali tu negdje blizu je i granica potrebnog muzejskog angažmana. 
Naravno, nije riječ samo o raznovrsnosti biljnog i životinjskog 
svijeta koju treba zadržati. Jedva manje bitna je kulturna raznolikost 
koja se pred zakonima tržišta povlači u tipske rezervate podobne za 
tržišnu manipulaciju. Uz smrt kao ekstreman slučaj, najdrastičnija 
kazna koju čovjek namjenjuje drugom čovjeku je gubitak identi
teta. Kako uostalom pokazuju savremena iskustva, jednom ugro
ženi individualni identitet se nastoji zadobiti agresivnošću i nasi
ljem – između ostalog. Ugroženi nacionalni identitet „brani“ se te
rorizmom, što je isto tako znak fundamentalnih poremećaja i fru
stracija objektivne ili subjektivne prirode.
Čini se da davna Kropotkinova ambicija da postigne „sintetizovani 
pogled na svijet povezujući rezultate svih nauka“, u potpunosti 
odgovara nastojanju muzeja.

Podrazumjevajući da je istorija muzejske ustanove poznata 
u  svojim magistralnim mjenama, činiće se po svemu, ne samo po 
„diktatu“ tehnološkog environmenta, da je stiglo vrijeme promjene 
u kojem će muzej doživjeti transformaciju. Napor da se redefiniše 
priroda muzeja i to kroz nekoliko analitičkih kanala, pokazuje sam 
po sebi logičnost opredjeljenja za savremeni muzej, za novi muzej 
koji je u skladu i primeren sadašnjem vremenu. Takav muzej će 
još uvjek ostati muzeološka, artificijelna veličina kao jedan opšti 
kvalitet određen analizom sadašnjeg vremena, analizom tehnološ
kih konotacija koje ga određuju, analizom prirode samog muzej
skog medija, analizom prirode samog muzejskog predmeta, te kon
tekstom audio-vizuelne komunikacije. Totalna memorija, totalni 
uvid i totalna komunikacija mogu možda rezultirati u nekom – 



70

TOMISLAV ŠOLA

totalnom muzeju. Njegov osnovni „nedostatak“ biće nemogućnost 
kratke definicije. Jer, muzej je po mjeri moguće definisati samo 
prema načelima. Mjera je uvek različita. Ako je pak riječ o viziji, 
totalni muzej je mnogo više od institucije.

Muzej i identitet
Poruka muzeja je u dokazivanju da nas za prošlost ne vežu samo 

mitovi i uspomene, da je prošlost tlo iz kojeg raste identitet svega, 
sa svim opterećenjima i zakonitostima, da je svijest o prošlosti 
oblik afirmacije identiteta, dakle, oblik preživljavanja. Dominantna 
crta poslanstva muzejske institucije jeste odbrana identiteta, ali 
identiteta u kontinuumu. Jer, ako se muzej zadrži na prošlosti ne 
uspostavljajući kontakt sa sadašnjošću, postaje opravdan pežora
tivan kritički ton koji muzeje naziva mrtvačnicom. Muzej u kojem su 
predmeti mrtvi ne služi životu nego smrti. U kojoj mjeri savremena 
tehnologija može pridonijeti uvjerljivosti „ponovnog oživljavanja“, 
ostaje jedan od najvažnijih problema za rješavanje. Po svemu se čini 
da će tek savremena i buduća audio-vizuelna sredstva realizovati 
poslanstvo muzeja.

Na pitanje šta je središnji problem Latinske Amerike danas, 
poznati meksički pisac Karlos Fuentes (Carlos Fuentes) u jednom 
intervjuu u časopisu Njuzvik (Newsweek) ne navodi ni političku za
visnost, ni demokratiju, ni ekonomske teškoće, ni zaostalost... Nje
gov je odgovor: „Da konačno uspostavi nacionalni identitet. Previše 
je imitacija bilo u našoj istoriji, previše onih nametnutih spolja“. Na 
istoj velikoj spoznaji narastao je i jedan od najljepših muzeja svijeta, 
na prvi pogled ambiciozan, ali zapravo kontradjelatan, Antropološki 
muzej u Meksiko Sitiju (Museo de Antropologia).

Kulturni život, život s baštinom, kulturnim naslijeđem, direktan 
je proces izgradnje identiteta. Podsticnje kulturne, koja je à priori 
nosilac pozitivnih kvaliteta, ujedno je nuđenje prilike za izgradnju 
identiteta. Svi ostali načini sticanja identiteta mogu imati negativne 
i ne-kooperantne osobine koje, sljedstveno, ne oplemenjuju ljudski 
duh.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

71Kako muzej ima izrazitu prirodu korektivnog društvenog meha
nizma, protivdjelatnu moć i obavezu, odbrana identiteta može 
biti i  u smislu razotkrivanja i revidiranja zabluda. Američki pisac 
Teodor Rosak (Theodore Roszak) često je govorio da je glavni 
dio krivice koja opterećuje svijest ljudi upravo krivica koja im 
se pripisuje zato što ne žive u skladu s nametnutim identitetom. 
Muzej bi trebalo da bude u toj mjeri upućen i u toku, da takve 
mistifikacije, kojim društvo opterećuje pojedince i grupe, presretne 
istinom i objektivnim pristupom. Kao primjer takvog jednog 
oslobađanja Rosak spominje hendikepirane i smatra da je to „jedan 
od najimpresivnijih pokreta našeg vremena“.

Uspjeh muzeja u javnosti zavisi od snage i sposobnosti da 
izazovu proces i potrebu identifikacije. To je postupak kojim se služi 
muzika, teatar, film. Prednost muzeja je što može da ponudi, na 
izvjestan način i legitimno, isto medijsko bogatstvo, ali s dodatnom 
uvjerljivošću. Muzejska informaciona moneta ima „zlatnu podlogu“ 
u jedinstvenom materijalu koji se u muzeju nalazi.

Insistirati na odnosu muzej–identitet nije otkrivanje nepoznatog, 
ali može biti prilog definiciji muzeja, to jest prirodi muzejske 
institucije. Jedinstvenost materijala koji čini sadržaj muzejskih depoa 
može biti u njegovoj neuporedivoj ljepoti, rijetkosti ili memorijalnoj 
vrijednosti, ali govoreći globalno, ma kako kvalitetna, zbirka svoju 
važnost zasniva na dosegu predstavljanja nekog identiteta. Primjeri 
toga su gotovo bezbrojni: jedna od većih, novijih privatnih zbirki 
umjetnina u svjetskim razmerama, zbirka porodice Menil (Ménil)29, 
uz svo bogatstvo značajnog imena, ostaće važna po izuzetno kom
paktnoj i potpunoj zbirci eskimskih artefekata koje sadrži. Dobar 
muzej, govoreći dakle i kroz tradicionalna merila, činiće dobro 
predstavljen identitet, ma o čemu da je reč, ali ishodimo li za tu 
tvrdnju saglasnost, štošta je novo u logičkom produžetku. Ni muzeji 
nisu više artificijelne institucije, koje je lako podijeliti po silabusu 
nauka prošlog vjeka, niti je identitet ograničen na logičku ili mate
matičku sferu nego zalazi u područja psihologije i sociologije. Kako 
je identitet de facto skup neograničenog broja osobina, zaštita, ču-
vanje ili komuniciranje nekog identiteta podrazumjeva primjerenu 
širinu. Otuda i Žorž Anri Rivijer (Georges-Henri Rivière) govori 
o „integrisanom muzeju“, jer sadašnji kroz reflektorski snop svoje 
„matične“ nauke sagledava tek izdvojen komadić stvarnosti. Stoga je 



72

TOMISLAV ŠOLA

i uvid nemoguć i prezentacija nekog identiteta, barem, diskutabilna. 
To je ustupak fragmentarnoj svijesti ili manipulaciji koju takva 
svijest omogućuje. Kad se muzeju, protivno njegovoj imanentnoj 
prirodi, oduzme snaga stvaraoca novih vizija kroz nove panoramske 
uvide, tj. ovladavanje identitetima koje ima namjeru da štiti i ko
municira, onda je neophodno alibi potražiti u svim oblicima elitiz
ma: najbolje, najskuplje, najljepše, jedinstveno, dragoceno, basno
slovno itd. Direktni šarm zla, u obliku prestiža i igre moći, uvjek je 
iskušenje i kad muzej ima za zadatak da predstavi kulturni identitet 
jednog naroda. Uprkos evidentnoj širini takvog zahvata „nacio
nalnog muzeja“, prezentacija i ono što joj prethodi, pretvaraju se u 
teatar taštine, u prestižni izlog moći.

Muzeji raspolažu publikom koja je odavno kulturološki dresi
rana. S pogledom uprtim prema vrhu društvene ljestvice ona rijetko 
ima vremena i smisla da sagleda samu sebe. Štaviše, spremna je u 
svojoj ideologiji „napredovanja“, „progresa“ i „uspona“, u ime želje
nih vrijednosti da omalovažava i sebe i, naravno, one ispod, ako ih 
ima. Zašto je to važno? Zbog toga što reakcija (in universum) često 
maše pogrešnim argumentima pozivajući se, u svojoj zaštiti tradi
cionalnih vrijednosti, na volju većine ili volju naroda. Tek između 
dva svjetska rata etno-identitetu je kroz etnografske muzeje data 
šansa afirmacije. U međuvremenu, i još uvjek, muzeji afirmišu go
tovo isključivo fah-identitet ili „više“ oblike identiteta. Čak i u tako 
upražnjenoj kulturološkoj situaciji kao što je, na primjer, postojala 
u mjestu Le Krezo (Le Creusot) u Francuskoj samo deceniju prije 
osnivanja, danas najstarijeg ekomuzeja, teško je, zbog navedenih 
opterećenja, dokazati ispravnost nove muzejske prakse, tj da je mu-
zej isto što i identitet.

Muzej i moć
Proto-oblici javnog muzeja su uprkos svom karakteru zadržali 

najvažnije atribute privatnih kolekcija iz kojih su obično nastajali. 
Uostalom, tradicionalni muzej na tim argumentima gradi i sliku 
o sebi. Kao što su zbirke svojim vlasnicima osiguravale poseban dru
štveni status, prestiž i, ukratko, moć, tako i muzejski fundusi nose 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

73isti potencijal i na sličan način ga iskorišćavaju. Zbirke su bogatstvo 
u komercijalnom smislu, njihova tržišna vrijednost je izgrađena 
u složenom sistemu ponude i potražnje. Građansko društvo koje je 
i ustanovilo muzeje, pobrinulo se da mitovima o originalnosti, jedin-
stvenosti i rijetkosti stvori čvrst osnov svakom takmičenju u kojem 
će najbogatijima biti garantovana pobjeda u trci za što „bogatijim“ 
fundusom. Obzidane tim mitovima o koje se razbija svaka demo
kratska demistifikacija, zbirke i muzejski predmeti u  njima posta
ju moneta nad monetama, najsigurniji oblik dugoročnog ulaganja u 
privrednom i duhovnom smislu. U muzejima, kustosi se prepuštaju 
kolekcionarskoj groznici iz usko profesionalne strasti, a nedostatak 
odgovarajućeg obrazovanja za složeni posao koji im je namjenjen 
lišava ih odgovornosti za prilog koji, iz inertnosti, najpre, daju 
manipulaciji imenom i idejom muzeja. Motivi i sredstva uobičajenih 
manipulacija, najčešće su daleko izvan idealne prirode muzeja.

Danas se često i iz, više nego, dovoljno razloga kaže da je infor
macija najsnažnije sredstvo moći. Na prvi pogled, nesklonom je 
to još jedna od pseudo-revolucionarnih sintagmi iz riječnika tzv. 
informatičke ere. Neko ko tako razmišlja lako shvata argumente 
tradicionalne sintakse po kojoj je vlasništvo nad (basnoslovno 
skupom) zbirkom najčešće metafora moći. A samo korak dalje je 
zaključak da je u osnovi vrijednosti predmeta upravo njihov infor
macioni potencijal.

Stara je spoznaja da na svijetu ne postoje nove stvari: ima samo 
onih s kojima se mi prvi put susrećemo. Istorija matematike pruža 
nam argumente za tvrdnju da je u svom primitivnom obliku računar 
postojao tako davno kao i potreba da se riješe neki matematički 
problemi. Porijeklo riječi „kalkulator“ upućuje na metodu tzv. „ka
meničarenja“, vrlo sličnoj današnjoj dječjoj računaljki.

Još 1830. godine je u Francuskoj uspostavljena služba za zaštitu 
istorijskih spomenika. Njome su rukovodili tako važni ljudi kao što 
su bili Prosper Merime (Prosper Mérimé) i Viole le Dik (Viollet-le-
Duc). Komentarišući tu činjenicu Aleksander (Alexander) kaže da 
je to bio „pokušaj da se istorijske strukture upotrebe kao sredstvo 
stabilnosti vladajućoj sili“30. S istim predumišljajem u to vrijeme 
i  do kraja vijeka po čitavoj Evropi, u dotad neviđenom slijedu, 
nastaju nacionalni muzeji. Osporavani ili ugroženi identiteti naroda 
našli su u muzejima gotovo idealno sredstvo da „pokažu“ i dokažu 



74

TOMISLAV ŠOLA

ideje koje su nalazile odjeka u svim oblicima, posebno duhovnih 
djelatnosti. Hipertrofijom tih ideja u razne oblike šovinizma, rasi
zma i tragičnih fašističkih fantazama, muzeji su, nadovezujući se 
na, nekad konstruktivan, romantizam, upregnuti da dokažu isprav
nost i tih „ideja“. Time su evidentno pokazane dve činjenice: da 
su muzeji izuzetno pogodan mehanizam manipulacije, zbog svoje 
atraktivnosti i uvjerljivosti, te da su uzeti à priori kao atributi moći, 
po vlasništvu nad njihovim materijalnim i funkcionalnim preživ
ljavanjem.

Služba zaštite spomenika nikla je iz osjećaja vlasništva i potrebe 
odbrane identiteta izvrgnutog neprestanom ugrožavanju. Kao i mu
zeji, uostalom. Da je riječ o vrlo primordijalnim kompleksima, svje
doče i mnogobrojni primjeri. Unutar programa i velikih potreba 
zaštite spomenika i obnove muzeja, u Egiptu je 1968. godine naja
vljena namjera da će se nekoliko stotina mumija rasprodati zainte
resovanim muzejima u svijetu i tako nabaviti sredstva. Akcija je 
obznanjena u časopisu Tajm (Time), a reakcija egipatske javnosti 
bila je drastična. „Lažni nacionalni ponos“, kako pozadinu događaja 
naziva čovjek koji je akciju objavio, našao je za shodno da učesnike 
nazove narodnim izdajicama itd31. Nekoliko stotina mumija manje, 
od nekoliko hiljada postojećih, koje jedino po tlu na kojem jesu 
imaju veze sa današnjim Egiptom, ni brojčano ne bi predstavljalo 
osiromašenje nacionalnog prestiža vlasništva.

Kapitalistička privreda, kada želi da zadrži visinu cijena pojedi
nih produkata ili sirovina, uništava, tzv. višak ponude, čak i da mili
oni ljudi umiru godišnje od gladi. Kapitalistički muzeji, a to su, 
ne računajući rijetke izuzetke, svi muzeji bez obzira na političku 
pripadnost zemlje u kojoj jesu, ne uništavaju, doduše, svoj „višak 
ponude“, ali ga skladište duboko u mrak svojih depoa. Među 
najvećim svjetskim muzejima sasvim su rjetki oni koji u svojim 
nepreglednim salama izlažu više od 15% zbirke. Sasvim izuzetno 
dogodilo se da je neki muzej u ime neke sasvim izvjesne nove 
akvizicije prodao „višak“32. I tada je više riječ o zameni. Uprkos 
tome, jedna od najvažnijih tema muzejskih radnika jeste hronični 
nedostatak sredstava za akvizicije ili za stručni rad uopšte. Drastična 
pravila postoje ponekad i zbog toga da bi se spriječila manipulacija 
na osnovu načelnih mogućnosti, ali kako bilo da bilo, rezultat 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

75je sveto pravilo po kojem muzejski fundus ima usisnu moć „crne 
rupe“ za sve što iole predstavlja vrijednost.

Environment, dakle okolina, u radovima M. Mekluana ima 
značenje oficijelnog konteksta kulture, politike i tehnologije, kojem 
muzeji takođe pripadaju. Njihova geneza pokazuje da su oduvjek 
bili suviše interesantan transfer moći da bi bili izostavljeni. Za
nimljivo je stoga čuti da Mekluan misli da „okolina kao procesor 
informacija predstavlja propagandu“. Znajući u kojoj mjeri muzeji, 
makar i indirektno, služe ciljevima afirmacije moći i ciljevima pre
stiža, navedena dedukcija ima značajnu težinu. Teško je za pret
postaviti da muzeji ne učestvuju u „pravom, totalnom ratu koji je 
postao informatički rat (...) uključujući svakoga – u svako vrijeme 
– svugdje“33. Zabrinuti tonovi vladinih analiza, od kojih je jedna 
ovde spomenuta, premeštaju u stvarnost takve zaključke iz područja 
davnih Mekluanovih upozorenja. Svim teoretičarima geopolitike, a 
i običnim ljudima, jasno je da se oni klasični ratovi vode samo na 
ukrštanjima linija moći ali strogo izvan „heartlanda“ („otadžbinskog 
središta“).

Pitanje svoje egzistencije muzeji su riješili i riješavaju tako što 
nastoje da postanu nezamjenjivi svojim gospodarima. Ali, takvom 
se pragmatičnom mudrošću muzeji odriču elastičnosti i otvorenosti, 
te svaka inovacija za njih postaje oblik ugrožavanja. Vodeći esta-
blišment koji stvara sistem vrijednosti, osniva i izdržava, muzeje 
ili o njima vodi brigu samo u mjeri u kojoj mu muzeji služe. Ali 
osim tog, doduše egzistencijalnog pritiska na prirodu muzejskog 
poslanstva, postoje mnogobrojni drugi utjecaji iz društvene sre
dine koji pridonose i uspostavljanju muzeja kao kontradjelatnog 
mehanizma. Onaj koji posjeduje materijalna sredstva sebi uvek 
zadržava pravo da pita gdje i kako su utrošena, pa se s time taj dio 
sudbine muzeja razrješava naravno u mnogo širem društvenom 
kontekstu.

Francuska i SAD, svaka na svoj način, slijede sasvim otvoren 
davni predložak po kojem moćni ostavljaju tragove svoje superi
ornosti upravo u muzejima. Predložak je univerzalan i važeći ne 
samo u dvjema navedenim zemljama, ali se tamo najotvorenije 
iskazuje. U Americi muzeje osniva, obnavlja i podupire, naročito 
u  vrlo prestižnim situacijama, veliki finansijski kapital, bilo poje
dinca ili korporacija.U Francuskoj, po liniji gradnje nacionalnog 



76

TOMISLAV ŠOLA

prestiža, za muzeje su naročito zainteresovane vlade i njihovi pred
sjednici. Svoditi te intervencije vlasti u genezu muzeja isključivo 
na problematiku moći i prestiža ipak bi bilo pogrešno jer su nekad 
posrijedi u najmanju ruku kombinovane motivacije. Žorž Pompidu 
(Georges Pompidou) je gradio fizičko svjedočanstvo progresivnosti 
koju je želeo da predstavlja. Na sudbonosno pitanje, žele li nosioci 
vlade samostalan, istinit muzej, kao čuvara i predstavljača (ukupne) 
prošlosti, odgovor je odričan.

Postoji povratna veza koju muzej ostvaruje s društvenom zajed
nicom, pa promjene medija jasno uslovljavaju i promjene u struk
turi moći: „Kulturni model jednog društva stoji takođe na njegovoj 
memoriji, a nadleštvo nad memorijom snažno uslovljava hijerarhiju 
moći“34. Autori ove tvrdnje govorili su o informatici, a čini se da je 
riječ o muzejima! Na prvi pogled pretenciozna tvrdnja da muzeji 
mogu bitno da utiču na društvo, međutim tvrdnja je ne samo 
teorijski plauzibilna nego i praktično osnovana.

Malro navodi riječi Sezana (Cézanne): „Kad bih bio sasvim sigu
ran da će moja platna biti uništena i da nikada neću ući u  Luvr, 
prestao bih da slikam“35. Ispravno ili ne, ali ako dolazi od oca mo
dernog slikarstva, mora biti relevantno. Moć muzejske institucije po
kazuje se u punom sjaju kao oreol naročitog značaja svemu što u sebi 
sadrži. Ako su se muzeji mijenjali od Sezanovog vremena, te su se 
promjene odnosile više na muzeje posvećene prirodi i tehnologiji, 
a manje na umjetničke. U ovim poslijednjim su promjene dodavane 
na stalnu karakternu osnovu ne mijenjajući srž. Osavremenjena 
je metodologija rada i dodatna obaveza komunikacije sa što većim 
brojem korisnika. U osnovi, najvažnija je odrednica excellence, re
prezentativan izbor koji za budućnost želi da sačuva najbolje. Kri
terijiumi su gotovo u cjelosti u rukama kustosa i direktora umjet
ničkih muzeja, a umjetnost je sa svoje strane emanacija najsup
tilnijih duhovnih kvaliteta sredine. To daje direktoru i kustosima 
posebnu moć manipulacije i „projektovanja“ što ima izuzetno 
značajne posljedice u širokom spektru djelatnosti od kojih, tek pri
mera radi, treba spomenuti modu i industrijsko oblikovanje. Sezanu 
muzej nije trebao kao pečat provjerenosti koji će ga plasirati na 
tržište, nešto kao: „Ovim autoritet umjetničkih muzeja garantuje 
da je riječ o izuzetnom umjetničkom djelu, te se isto može smatrati 
svjedočanstvom dobrog ukusa i dobrom investicijom“. Ipak, Sezan 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

77je u muzeju tražio oblik garancije za preživljavanje, garancije koja će 
ga čuvati od mijena ukusa i koja će ga preporučiti vječnosti. Muzeji 
time otkrivaju prirodu svoje moći, otkrivaju da su i sami jedan od 
transfera čovjekovog iskonskog straha pred beskonačnošću. Kao 
i crkva, i muzej je nebo na zemlji, zapravo ljudski domišljena i kon
cipirana, ali ipak samo ispostava vječnosti.

Stoga, stići u muzej, za nekog umjetnika pogotovo, znači pre
sudni događaj kojim se iz trivijalne stvarnosti prelazi u, gotovo me
tafizičku dimenziju. To je nešto kao oficijelna, neprikosnovena i ire
verzibilna transformacija upotrebnog predmeta u deo kulturne 
baštine. Odatle se i tako žilavo, nekim prećutnim konsenzusom čuva 
magijska priroda muzejske ustanove. Ona ima moć transformacije, 
preobraćanja, inicijacije za onaj nedostižni život koji, za razliku od 
našeg, nije prepušten smrti.

Pored te, recimo, inherentne moći, muzej je središte stvarne, ma
nipulacione moći, kao što je uostalom već i spomenuto. Pojedno
stavljeno, paralelogram manipulacionog nastojanja u velikom broju 
umjetničkih muzeja je slijedeći: trgovac – kustos – umjetnički kriti
čar. Kustos zadržava, dakako, središnju poziciju kao stvarni čuvar 
koji bdi nad tim ko i šta ulazi u muzej. Navedena trojica stvarnim 
ili prećutnim dogovorom imaju moć impulsa koji može u orbi-
tu da izbaci bilo kog umjetnika koji ispunjava osnovne uslove ta
kve operacije. U socijalističkoj varijanti, pohlepnog trgovca u tro
jici zamenjuje činovnik koji, kao zastupnik društvenih interesa, 
gospodari sredstvima koja stimulišu tržište i predstavljaju neki oblik 
intervencije države.

U muzejima se uspostavlja sud vrijednosti i legalizuju umjetni
čke pojave. Kao svojevrsni projektni biro duha, pogotovo umjetni
čki muzej je naročito zanimljiv mehanizam politici, biznisu i  svim 
oblicima prestiža. Nemački industrijalac Ludvig (Ludwig) čovek 
je koji je osamdesetih kupovao najviše na svijetu. Možda ga je za
ista umjetnost privukla kao fenomen, ali ono što sada čini je žon
glerska manipulacija. Zbog ogromnog fundusa koji je sakupio, on 
je u stanju da nudi pozajmice muzejima. Time direktno utječe na 
politiku izlaganja i ima mogućnost uslovljanja imena i pojava, njiho
vih odnosa itd. Naravno, posljedično, time utiče i na samu politiku 
akvizicija muzeja i, konačno, na javno mijenje. Posjedovao je više 
od 400 slika iz nekoliko istočnoevropskih socijalističkih zemalja 



78

TOMISLAV ŠOLA

(SSSR, DDR, Bugarska, itd.) koje je pokazivao po evropskim i svjet
skim muzejima kao naknadu za poslovne ustupke koji su mu uči
njeni na Istoku. Ludvig ne pregovara s muzejima, nego s vladama 
(o  muzejima). U manipulacionu igru velikog biznisa spada i  izla
ganje prestižne zbirke bogataša Hamera (Hammer) po socijalistič
kim zemljama svijeta36. Još 1961. godine, Metropoliten je kupio je
dno Rembrantovo platno (Rembrandt), Aristotel razmišlja pred 
Homerovom bistom, za 2,3 miliona dolara. Suma koja je iznad svih 
mjerila svojim gigantizmom fascinira u tolikoj mjeri da se ta činje
nica jedva preispituje. Riječ je, dakako, o bezobraznom nametanju 
pravila prestižne igre onima koji nemaju nikakve šanse osim da 
igraju ulogu pobeđenih i nadmašenih. Moć koju predstavlja Me-
tropoliten ujedno je u stanju afirmisati ga kao neizbježni prototip 
kojem svi moraju da teže. Naravno, bezuspješno.

Protivdjelatna priroda muzeja
Makar kako tekao razvoj muzejske ustanove, biće teško izbjeći 

logične posljedice vlasništva. Kao i do sada, muzeji kao izvori 
i procesori informacija, nose kvalitete i opterećenja svoje društvene, 
socijalne i klasne pripadnosti. Međutim, uzimajući u obzir makar 
i tradicionalne muzeje, postoji u prirodi muzejske ustanove duboko 
usađena priroda otpora, protivdjelovanja, suprotstavljanja... Čemu? 
Nestalnosti, zaboravu, prolaznosti. I najmanje romantične pojedi
nosti muzejskog radnog procesa neprestano svedoče da se iza sofi
sticiranih ciljeva i vrhunske radne tehnologije krije obična ljud
ska težnja za trajanjem, za produžavanjem u vremenu i prostoru, 
da se nastoji dosegnuti vječnost sa svim svojim atributima koji će, 
snagom svoje sopstvene uvjerljivosti, dati čovjeku status poluboga. 
Još važnije je suprotstavljanje kao oblik učestvovanja u upravljanju 
sudbinom zajednice. Muzej jeste bilježenje, ali je i prezentovanje. 
Dakle i aktivan je i stvaralački čak i onda kad se smatra neutralnim 
hroničarem.

Prema Hegelu, neprekidno suprotstavljanje je izvorni faktor ži
vota, koji se oblikuje samo u oprečnom. Primenimo li tu sintagmu 
na prirodu muzejskog poslanstva, čini se logičnim zaključiti kako je 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

79priroda muzejske ustanove à priori potvrdna prema životu i da bi, 
poslijedično, sve drugo trebalo biti pogrešno. Tradicionalni muzej, 
prema tome, izdaje svoju vitalnu liniju suprotstavljanja kad, slije
deći doduše primarni motiv opiranja prolaznosti, mumificira pro
šlost i stvara ambijent koji prošlost ne valorizuje i ne stavlja u kori
stan odnos nego joj se dodvorava i jalovo je mitologizuje. Muzeji su 
mehanizmi paradoksa ljudske egzistencije kojeg Kjerkegor (Kier
kegaard) formuliše u svom (defetističkom) Ili–ili, kao suprotnost 
ljudskog i božanskog, vremenskog i vječnog, života i smrti. Tradicio
nalni muzej je, istina, najčešće konformističan do eskapizma i, ako 
je i preovladavajući, taj tradicionalni pristup nije i jedini: „S prodo
rom kontrakulture postaje jasno da oficijelna, dominantna kultura 
nema hegemoniju nad cjelokupnim kompleksom, već da je, više 
ili manje uspješno simulira“37. Situacija naravno nije nova, ali je 
uočena i valorizovana kao takva. Uvjek je, naime, bilo marginalnih 
područja neuklapanja i neslaganja s vodećim konceptom, ma 
o čemu da je rječ. Prvi put ipak neki tradicionalno oficijelni, repre
zentativni mehanizmi dominantne kulture i opšte društvene situa
cije pokazuju sopstvene otklone. Društvo koje ima grandioznih 
teškoća da slijedi zalet sopstvene tehnologije, valorizovalo je novinu 
i dozvolilo više slobode u traženju rješenja za nove konfliktne situ
acije nego ikad prije. Tako je i muzejska praksa zabilježila logične 
otklone koji pokazuju da je muzej kibernetički mehanizam društva. 
„Kibernetički-plus-dijalektički model evolucije (je) postao moguć: 
model koji nam može omogućiti mnoge uvide i tako pomoći da 
spriječimo destrukciju naše vrste“38. Kako je u tome lako prepoznati 
neke globalne ciljeve muzejskog poslanstva valjalo bi da se poradi 
na definiciji prirode muzeja kao korektnog mehanizma za kojim dru-
štvena zajednica poseže kad želi da utiče na svoju sudbinu onemo-
gućujući ili neutrališući neke negativne trendove.

Spominjući grčku reč „ponos“ koju je otac medicine Hipokrat 
upotrebljavao da opiše borbu bolesnog tjela, Mekluan nas podsjeća 
da se danas ta ideja zove „homeostaza ili ekvilibrijum kao strategija 
snage ustaljenja bilo kojeg tijela“39. Biološke organizacije borbom 
savladavaju spoljašnje šokove i promjene, a kako nam kaže Mekluan 
„po čovjeku stvorena društvena okolina kao produžetak čovjekovog 
fizičkog bića nije izuzetak“40. Muzeji su važan dio društvene okoline 
i svakako spadaju u, kako to Mekluan naziva, „protiv-iritantni 



80

TOMISLAV ŠOLA

sistem svakodnevnice“. Taj sistem, vođa holandskih kabautera, 
nasljednika provosa, naziva „protiv-djelatnošću“ (orig. counter-acti-
vity, op. T. Š.)41.

Metod kibernetike kao opšte teorije regulacije je upravo kontra
djelovanje, a već i površna analiza djelatnosti muzeja pokazuje, 
onda kad je zaista promišljena (dakle, ne stihijska), osobine kiber
netičkog programa. To znači da muzej za svoju aktivnost, za 
njeno usmjeravanje koristi sve mehanizme, koje ima na raspola
ganju u specifičnim situacijama društvenih i političkih sistema, 
da bi spoznao svijet oko sebe, da bi ustanovio, da se poslužimo 
kibernetičkim rečnikom, veličinu agresije koja treba protivdjelova
njem da se savlada. Moglo bi se u osnovi govoriti da muzejima ne 
treba definicija da bi znali šta treba da rade ne bi li ispunili svoju 
ulogu, jer, kako kaže Van Dajn,“kibernetika nas, poput anarhizma, 
uči da zdrav organizam kontroliše sam sebe“42: društvo bi trebalo 
da bude jasno u zahtjevima, a muzeji u svom položaju korektivnog 
mehanizma.

Prije industrijske revolucije muzeji u modernom smislu nisu 
postojali (osim ako ih definišemo dovoljno precizno), a taj zapravo 
kartezijanski muzej je, čak i kad egzistira, prošlost. Težnja savreme
nog muzeja jeste da bude djelotvoran regulator čovjekovog odnosa 
prema okolini (u najširem smislu) u njenoj prostornoj, vremenskoj, 
pa čak i metafizičkoj dimenziji.

Tamo gdje čovjek dotjeruje, krpi i ispravlja sopstveno djelo „pri
roda više voli da počne od same gline, od samog haosa i to rasip
ništvo se naziva prirodnim redom stvari“43. Već i površno analizi
rani, muzeji otkrivaju prirodu svog stvaraoca, čovjeka. Oni sadrže 
istu nezasitu ambiciju da se otmu prirodnim zakonima umiranja, 
nestajanja, pretapanja u prvobitni haos. U tome je već osnov njihove 
protivdjelatne strukture i pređeni prag koji ih osuđuje na svaku tehno
logiju koja može da poveća šanse njihove ambicije. U stvari, doseg 
„prirodne“ tehnologije već na samom početku nije bio dovoljan. 
Ako muzej upotrebljava mikroskop u istraživanju, čemu ne može 
odoljeti onda mora da upotrijebi projektor u prezentaciji, što može 
osporavati.

Poznata nam je već širina značenja termina okolina kod Meklu
ana pa je stoga zanimljivo čuti njegovo razmišljanje: „Okoline nisu 
pasivni omotači, nego su, štaviše, aktivni procesi koji su nevidljivi. 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

81Temeljna pravila, prožimajuća struktura i nad-obrasci (over-all pat-
terns, op. T. Š.) izmiču lakom uočavanju. Anti-okoline ili protiv-
situacije koje stvaraju umjetnici daju mogućnost direktne pažnje 
i  omogućavaju nam da čistije vidimo i razumijemo“44. U više na
vrata biće moguće obratiti pažnju na posebnu prirodu muzejske 
komunikacije, pa i samog muzeja, koja je uporediva sa prirodom 
umjetnosti. Mediji iz naše okoline, ako ne prenose isključivo podat
ke, nude nam koncepciju, predložak identiteta, nude nam poisto
vjećenje s jednim od komponovanih humanih tipova i jednim od 
stvorenih načina života. Jedino umjetnost, sa svojim stalnim do
sluhom s alternativnim i marginalnim pristupom uspjeva da nudi 
specifičnost. I muzej bi trebalo da nudi „anti-environment“ i onaj 
tip kreativne provokacije čula koji omogućava učestvovanje i razu
mijevanje. Sa svojim kultom profesionalizma muzeji su, doduše, 
napredovali u svim oblicima tehnologije zaštite muzejskog materi
jala. Ali, ma kako efektan i suvisao, perfekcionizam zaštite nije pra
ćen i djelotvornim komuniciranjem. Muzeje je gradio amateri
zam koji je bio vitalan i otkrivački, a profesionalizam nije u stanju 
da razvija takvu totalnu svijest o individualnom i kritičku svijest 
o temeljnim zakonitostima društva. To dakako ne znači odricanje 
od profesionalizma nego tek upozorenje da taj profesionalizam, 
koji je po Mekluanu „environmentalan“ za razliku od „anti-envi
ronmentalnog“ amaterizma, ne smije da isključi svježinu i nein
hibiranost amaterizma. Od Luvra naravno niko neće ni htjeti da 
napravi ništa osim onoga što jeste sada, pa je jasno da se svako 
razmišljanje ove vrste odnosi na ustanove koje danas nastaju ili su 
nastale kao nedovoljno definisana potreba nekog društvenog kon
teksta. Luvr je već odavno i sam baština, a ne samo mehanizam nje
ne zaštite. Od onoga u kojoj mjeri će muzej moći da nadiđe pre
ovladavajuće preduvjerenje o svom konformizmu, zavisi i njegova 
afirmacija u budućnosti. U vremenu kad nam je istina potrebnija 
nego ikad, ima u ovom kontekstu smisla citirati i slijedeću izjavu 
Mekluana: „Čudna veza postoji među anti-socijalnim tipovima 
i njihovoj moći da vide okoline kao što zaista jesu. Ta potreba da se 
interface suprotstavi okolinama s izvjesnom protivsocijalnom moći, 
manifestuje se u poznatoj priči Carevo novo ruho“45. U kojoj će 
mjeri upravo establišment koji ima kontrolu nad muzejima dozvoliti 
kritiku, ostaje stvar nagađanja i skepse, ali to nas ne spriječava da 



82

TOMISLAV ŠOLA

razmišljanje ne uzmemo u obzir sa stanovišta muzeologije. Riječ 
je o hitnoj promjeni. „Ako muzeji žele da prebrode tu promjenu 
moraju da eksperimentišu i istražuju sve dok ne nađu nove serije 
odgovora na raznovrsne pritiske koji uobličavaju našu kulturu“46. 
Isti značajan muzejski radnik, koji bi se po dužini svog angažmana 
mogao svrstati u tradicionalne muzealce, tvrdi da muzej pruža mo
gućnost da se razmišlja i radi nekonvencionalno, a to ohrabruje.

Rul van Dajn, duhovni vođa Kabantera, smatra da je u prošlosti 
utopiju sprečavala materijalna oskudica, što je dio marksističkog 
razmišljanja, ali je značajno da dodaje kako bi „moderna tehnologija 
povezana s kooperativnom prirodom čovjeka mogla kroz vrlo kratko 
vrijeme da ostvari svaki tip utopije“47. Pojednostavljeno govoreći, 
problem, naravno, nije u tehnologiji, koja je sposobna za podvige, 
nego u kratkom dosegu kooperativnosti. U kibernetičkom dualizmu 
agresije i kooperacije, tj. destruktivnosti i konstruktivnosti, muzeji 
su kooperativni i predstavljaju deo kontradjelujućeg mehanizma, 
dakle sredstvo ravnoteže. Ideja savremenog muzeja realizuje se je
dino na području konstruktivnog i kooperacije, jer inače služe 
„prevladavajućoj agresiji“48, ako svoje kooperativne ciljeve osnuju i 
formulišu unutar šireg agresivnog koncepta. Van Dajn kaže: „Kro
potkin je već primetio koliko kooperacija postaje intenzivna u po
zadini fronta u doba rata (....) Bez kooperacije u pozadini fronta, 
agresija ne bi nikad mogla rezultirati tako masovnim, organi
zovanim pokoljem“49. Moć muzeja nikad nije bila do te mjere 
prepoznata da bi im uloga te „kooperacije za agresiju“ pribavila 
ijednu ozbiljnu analizu. Ipak, znamo da su bili korišćeni u tom smi
slu u tragičnim događanjima svjetskog rata, a čudilo bi da i danas 
ne učestvuju.

U katarzičnim grčevima svijet ipak napreduje prema višim obli
cima svijesti o sebi. Riječ „progres“ je beznadno kompromitovana. 
Jedan od takvih događaja je sedma decenija koja je kulminirala 
u 1968. godini. Među direktne posljedice i efekte „neuspjele“ 
‘68-e, treba ubrojiti i Centar Žorž Pompidu (Centre Georges 
Pompidou) u  Parizu koji je trebalo da dokaže zdrave ambicije 
establišmenta. Kao proširena ideja muzeja, to je centar za vizuelnu 
kulturu i kulturnu komunikaciju. Sada već znamenitost Pariza, 
Bobur (Beabourg), kako se Centar obično naziva, po koncepciji 
i po pristupu je vrhunac klasične, savremene muzeologije, još 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

83daleko od idealnog predloška, kao što ni Muzej čovjeka (Musée de 
l’Homme), otvoren 1939, nije u  potpunosti ostvario ideje svojeg 
tvorca Pola Rivea (Paul Rivet). I taj davni primjer, nastao na krizi 
u koju je zapadao svijet, i ovaj noviji, nastao na protestu studenata 
i na modifikovanim idejama provosa, preuzeli su na sebe zna
čajne ambicije kontradelujućeg karaktera, nastojeći u stvari te pri
tiske da neutralizuju. Kontradjelovanje postaje, zapravo, neka vrsta 
moralne obaveze muzeja, jer se kao „ekstenzija“ memorije i svijesti 
o naslijeđu moraju opredjeliti. Usvajanjem tehnologije mikro
procesora u svom radnom procesu, muzeji neće više moći skrivati 
svoju moć. A da bi zaista ostvarili oblik akademske, ili, to bi tre
balo konačno dokazati, umjetničke slobode, muzeji će morati da 
imaju savremeno obrazovan kadar. Tek tada bismo mogli da raču
namo na njegovo sistematično učestvovanje, na kooperativnost 
u sociobiologiji koja, kao neki oblik društvenog inženjeringa, nastoji 
da dopre do najdubljih slojeva ljudske motivacije i moralnog rezo
novanja.

„Kooperacija između država, grupa i pojedinaca biće pojačana 
sviješću o opasnosti od teških posljedica savremene nuklearne 
agresije i potpunog trovanja okoline. Uzajamna pomoć se može po
kazati dovoljno plodotvornom da blisku propast obrne u sopstve
nu suprotnost. Otvorena su nam samo dva puta: put u uništenje 
ili put u slobodu. Agresija podrazumijeva biranje prvog i kako to 
postaje opšte poznato, tako je vjerovatniji porast kooperativnog 
kontradjelovanja. Kad zid koji nas prisiljava na finalni izbor ne 
bi bio tako očigledno blizu, ovo bi razmišljanje, kao i optimizam 
koji izražava, izgledalo kao pretjerano naivna filozofija jednog ka
bautera’’50. Ovako, teško će biti ne uzeti u obzir puteve na koje uka
zuje umjetnost i razni oblici protivdjelovanja.

Ne jednom je u ozbiljnim muzeološkim razmatranjima prirode 
muzeja bilo rečeno kako je muzej u službi zajednice i kako pred
stavlja njeno ogledalo, očigledno s nužnom istorijskom i environ
mentalnom dimenzijom. Po samoj činjenici da zbog naučne prirode 
svog interesa raspolažu, bar delimičnom istinom koja se može 
razlikovati od proklamovane ili poželjne u nekoj zajednici, muzeji 
ne bi smjeli da se zadovoljavaju pasivnom ulogom „kooperacije za 
agresiju“, već bi trebalo da uzmu, kao jedan od mehanizama, korek
tivnu ulogu kibernetičkog karaktera u funkciji „glavne“ situacije 



84

TOMISLAV ŠOLA

kojoj oduzimaju i dodaju da bi – utjecali. Kontradjelovanje je mu
drost jer ne projektuje čovjekov hod kroz vrijeme kao što ni mudar 
inženjer ne mjenja tok rijeke. Specifično muzejsko iskustvo i nije 
drugo do li mudrost, a ona je oduvijek bila suprotstavljanje svim 
oblicima destrukcije istine i logike.

Muzej i sadašnjost
Geometrijsku progresiju po kojoj se krivulja čovjekove ambicije 

sve strmije uspinje, trebalo bi da zovemo dramom adolescencije 
čovječanstva. Sadašnjost je u optičkom i mentalnom žarištu našeg 
pogleda na vrijeme uopšte, te se nalazi u naročito posebnom po
ložaju u odnosu na prošlost i budućnost. Što je izoštreniji fokus 
našeg uvida, to se i kategorija sadašnjosti sažima i sužava. Bilo bi 
potpuno ispravno tvrditi da je sadašnjost, kao značajnije određe
nje vremena, omeđeno makar aproksimativnim granicama, nepo
stojeća. Tek na prvi pogled je apsurdno da postoje samo prošlost 
i budućnost, ali svaki ostali pokušaj koji bi crvenu graničnu liniju 
između prošlosti i budućnosti proširio u značajnu kategoriju vre
mena, beznadniji je no odricanje postojanja te kategorije. Ipak, 
znamo da u svakodnevnom poimanju poznajemo kategoriju sada
šnjosti. Ona je u upravno proporcionalnom odnosu prema tzv. 
brzini življenja na koju nas prisiljava razvoj tehnologije, uklju
čujući i posljedicu koja se ogleda u brzini razmjene informacija. 
Elektronska tehnologija upravo nas je neumoljivo suočila sa pro
blemom prilagođavanja brzini promjena oko nas. Današnja kriza 
se zove suženo područje sadašnjosti koje ne ostavlja mogućnost za 
stvaranje osjećaja stabilnosti, trajanja i sigurnosti. Kao što će i u 
ovim razmatranjima biti riječi, svakodnevno se čini, gotovo od stra
ne svakog pojedinca i svih institucija, ogroman napor prilagođa
vanja, međutim, uz utisak zaostajanja, dakle, uz frustraciju. Bilo bi 
čudno da ovi problemi mimoiđu muzejsku ustanovu koja je u tako 
direktnoj vezi sa svim što je vezano uz proticanje vremena. Mu
zeji su stvoreni iz znatiželje, iz probuđenog interesa za čuvanjem 
vrijednosti koje je ostvarila prošlost i u početku ih je zanimalo 
najviše ono što je imalo atraktivnu vrijednost koja je mogla dodati 
atribute moći vlasniku tih atrakcija. Zatim se pojavila spoznaja 
o upotrebljivosti muzeja u sakupljanju znanja i obrazovanju. Muzeji 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

85su prvi put odgovorili na potrebu ubrzavanja ritma civilizacije. 
U  međuvremenu su muzeji postali bastioni mitologizovanja pro
šlosti koja, iako sama „nedužna“, postaje argument otcepljivanja 
muzejske ustanove od svega što bi u smislu društvene participacije 
mogli zvati uključenošću u svakodnevnicu. Oslonjeni kao fenomen 
na ljudsku taštinu, po liniji, kako to H. Gluzberg kaže, „faraonskog 
kompleksa“ čovječanstva, muzeji su proklamovali jedno od načela 
svog rada koje bi Englezi nazvali „excellence“. Ako sakupljaju ono 
najbolje što u hodu kroz vrijeme ostaje iza čovječanstva, muzeji 
ističu teško oboriv argument svog postojanja, što doduše nije 
sporno, ali se ujedno brane od svakog drugog pristupa vremenu. 
U svakom slučaju, služeći prošlosti muzeji su ujedno i proizvođači 
prošlosti i to kroz afirmaciju njene kategorije i kroz činjenicu da 
predstavljaju mehanizam obrade i uskladištenja onog što kao pro
šlost predstavljaju.

Unutar mitologizovanog stava i prošlosti, već samom činjenicom 
izuzimanja iz preostalog vremenskog konteksta gotovo je i logično 
ignorisanje svega što nije dovoljno prošlost. To muzeje stavlja u 
položaj uvažavanja, tzv. teorije distance, koja bi trebalo da pred
stavlja neki „ozakonjeni“ zaostatak za sadašnjim vremenom. Tako 
„muzealizovana“ svijest o poslanju muzeja predstavlja neku naro
čitu vrstu profesionalne deformacije po kojoj je prošlost moguće 
isključivo rekonstruisati, a nikako sačuvati. Čekati da neka „isto
rijska distanca“ otvori ili nametne kriterijume selekcije i mjeri
la kvaliteta za časnu muzejsku „excellence“, znači dobrovoljno se 
izložiti dobro poznatim rizicima rekonstruisanja prema sjećanju 
i  nepotpunim podacima. U slobodnoj interpretaciji mogli bismo 
ovaj stav muzeja zvati zastranjenjem struke.

Istorijska distanca je „izum“ politike koja mora da oslobodi 
neophodan prostor manipulacije i predstavlja oblik nasilnog odnosa 
prema informacijama. Nemoguće je osporiti vrijednost „najboljeg“ 
što se sakuplja u muzejima, bar ne u cjelosti, ali je moguće i 
potrebno osporiti prisvajanje prava na takva pravila koja à priori 
omogućuju svjestan ili nehotičan proces manipulacije, pa i rezultat. 
Kao što je Ejzenštajnu (Eisenstein) film bio montaža atrakcija i kao 
što je Dizni (Disney) u svojim (vizionarskim) zabavištima „pro
gramirao“ kretanje posjetilaca sistemom vizuelnih magneta, i mu
zej, čija će budućnost biti obilježena i ovom dvojicom velikana, 
je ipak samo montaža trodimenzionalnih i ostalih informacija. 



86

TOMISLAV ŠOLA

Montaža je, da se podsjetimo, u  osnovi kreativan proces i, u 
izvjesnim okolnostima, umjetnički proces. Međutim, priznamo li 
kreativnost, priznali smo i otvorenu mogućnost manipulacije koja 
raste s veličinom distance koju vremenski i mentalno imamo pre
ma predmetima montaže. Muzeji su neprestano pod pritiskom po
litike koja, ako ih već ne upotrebljava u svoje svrhe, od njih traži 
udaljenost od svakodnevnice koju najčešće naziva dignitet. Ako 
muzeji i jesu hramovi, stoji i istina da ima vrlo demokratičnih, 
druželjubivih bogova. Ovo, prihvaćeno, zastranjenje mogli bismo 
nazvati zastranjenjem okoline.

Neretko se stoga čuju primjedbe iz muzejskog tabora upućene 
kao kritika muzeja da, na primjer „uvijek reagujemo umjesto da 
djelujemo“ (u orig. reacting – acting, op. T. Š.)51. Takav aktivistički 
stav u nekim okolnostima može biti pretenciozan i preambiciozan. 
Muzeji su, dakako, svojim obavezivanjem na objektivnost stavili sebe 
u poziciju posmatrača koji dokumentuje i po tome nema istinskog 
vremena za stvaranje. Muzejska kreativnost ne bi smjela, po prirodi 
i dosezima, da bude drugačija od one velikih reproduktivnih umjet
nika. Njihova uloga je interpretativna i prezentativna. Da bi tu 
svoju ulogu ostvarili moraju se naučno osposobiti i imati osoblje 
obrazovano za taj zadatak. Međutim, u prirodi je kreativnog napora 
da maksimalno koristi svoje ingerencije i zadato područje. Prošlost 
koju obrađuju i prezentuju seže do sadašnjeg vremena. Nije na mu
zeju da se direktno bavi sadašnjim trenutkom, ali taj trenutak, za 
razliku od njegovih aktera, može, po svojoj kontradeljujućoj pri-
rodi stavljati u istorijski kontekst da bi utjecao, da bi ispravljao, da 
bi se suprotstavio. Jedan od utemeljitelja savremene muzeološke 
prakse, V.  Sandberg (W. Sandberg), tvrdio je da umjetnički muzej 
mora biti mjesto gde će se avangarda osjećati kod kuće. A upravo 
avangarda ima taj „defekt“ da razumije i uspjeva da valorizuje svoje 
sopstveno vrijeme, njen otklon je u sposobnosti asimilacije prošlog 
i u sposobnosti nezaostajanja. Ostalima avangardisti izgledaju kao 
samozvani proroci, a ono što avangarda govori najčešće se isključivo 
odnosi na stvarnost. Odjek u budućnosti pripada im kao i svakoj na 
vrijeme izrečenoj istini. Avangardizam je oblik slobode, a muzejski 
prosede konačno može preuzeti neke osobine tog direktnog odnosa 
sa svojim vremenom. Uz to, treba imati na umu da savremena 
tehnologija skraćuje put do mudrosti, a environment savremene 
tehnologije je intenzivan i izazovan.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

87Taj način orijentacije muzeja u vremenu i prostoru je stvaralački 
i aktivan. Postoje dva načina reagovanja na dileme današnjice, na
zadno i napredno, ali oba izbjegavaju diskontinuitete iskustva sada
šnjice zajedno s njihovim zahtjevom za osjetljivim preispitivanjem 
i vrednovanjem: „Samo predani umjetnik ima izgleda snagu da se 
suoči sa stvarnošću svakodnevnice“52. A kako se moglo zaključiti 
već i do sada, muzej u novom tehnološkom kontekstu maksimal
no poboljšava nivo i relevantnost svojih usluga, što ga dovodi 
u kreativnu poziciju, toliko neodoljivo poredivu s elastičnošću i ži
vošću umjetničkog koncepta. Polja umjetnosti i muzejskog rada 
konvergiraju po logici interpretativne i komunikacione prirode obe-
ju fenomena. Njihovo područje proteže se sve do same crvene linije 
koja nas dijeli od budućnosti, u kojoj će ionako baš sve što činimo 
danas, makar i u muzejima i s muzejima, imati svoje posljedice.

Reference
1  Marshall McLuhan and Quentin Fiore, The Medium is the Message: An 

Inventory of Effects (Bantam Books Inc., 1967), 63.
2  Glusberg, Cool and Hot Museums, 51.
3  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message, 137.
4  Intervju s Madelein Hours, Culture et Communication, vanredni broj 

(Mars 1980): 34.
5  McLuhan, Understanding Media, 9.
6  Jack Dove, The Audio-Visual: The Availability and Exploitation of Non 

print Material with Special Reference to Libraries (London: Andre Deutsch 
Ltd., 1975), 19.

7  André Malraux, The Psychology of Art. Museum Without Walls (New 
York, N.Y.: Pantheon Books), 127.

8  André Malraux, Antimemoari (Zagreb: Naprijed, 1969).
9  Jean Paul Sartre, Mučnina (Zagreb: Matica Hrvatska, 1983).
10  Iz razgovora vođenih u toku petnaestodnevnog seminara održanog 

u Salzburgu (Function and Future of Museums, Salzburg Seminar, session 230, 
Salzburg, 29 April to 12 May 1984).

11  Glusberg, Cool and Hot Museums, 36.
12  André Malraux, Glava od obsidijana, Zagreb, 1974, 157.
13  Prema predavanju Fon Salderna, direktora Kunstgewerbe museum-a u 

Hamburgu, na Seminaru u Salzburgu. Salzburg seminar, Function and..,.
14  Prema predavanju i razgovoru s Rudijem Fuksom, direktorom Van Abe-

muzeuma u Ajndhovenu, na Salzburg seminar, Function and..,.
15  Dillon S Ripley, Museums: „Evolution or Revolution“, The Museologist 

no. 122 (March 1972): 4–10.
16  Malraux, Antimemoari, 33.



88

TOMISLAV ŠOLA

17  Intervju sa Suzan Zontag, El Pais (Madrid), 1983.
18  Malraux, Glava od obsidijana.
19  Ibid.
20  Ibid., 151.
21  Ibid., 149.
22  Malraux, Antimemoari, 329–330.
23  Ripley, The Sacred Grove, 101.
24  Molly Harrison, „Education in Museums“ in The Organization of Mu-

seums: Practical Advice. Museums and Monuments Series 9 (Paris: UNESCO, 
1960), 81–92.

25  Višnja Ogrizović, „Mala rješenja velikih problema (Zamisli Mafreda 
Maxneefa)“, Danas (Zagreb), 6. decembar 1983, 61–62.

26  Alma Wittlin, The Museum: Its History and its Tasks in Education (Lon-
don: Routlege and Kegan Ltd., 1949), 186.

27  Toffler, The Third Wave, 102.
28  Museum Magic, 101.
29  Izložba zbirke održana je u Gran Paleu (Le Grand Palais) u Parizu 1984.
30  Edward P Alexander, Museums in Motion. An Introduction to the Histo-

ry and Functions of Museums (Nashwille: AACHL, 1979).
31  Gaballah Ali Gaballah; iz predavanja i razgovora na na seminaru u Salz-

burgu. Salzburg Seminar, Function and..,.
32  Aleksander fon Saldern, Salzburg Seminar, Function and..,.
33  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message, 142.
34  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 117.
35  Malraux, Glava od obsidijana, 187.
36  Jedna od tih prestižnih izložbi bila je prikazana u Jugoslaviji, u Narod-

nom muzeju u Beogradu 1984.
37  Slobodan Drakulić, „Historijski značaj kontrakulture“, Kultura no. 59 

(Beograd 1982): 90.
38  Rul van Dajn, „Prema novoj moralnoj revoluciji“, Kultura no. 59 

(Beograd 1982): 108.
39  Marshall McLuhan, Understanding Media, 98.
40  Ibid.
41  Van Dajn, „Prema novoj moralnoj revoluciji“, 108.
42  Ibid., 107.
43  Margaret Jursenar, Hadrijanovi memoari, Zagreb 1981.
44  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message, 68.
45  Ibid.
46  Ripley, The Sacred Grove, 95.
47  Van Dajn, „Prema novoj moralnoj revoluciji“, 109.
48  Ibid., 109.
49  Ibid.
50  Ibid.
51  Shamberg, Guerilla Television.
52  McLuhan, Understanding Media, 70.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

89KRIZA MUZEJA

Kriza može označavati stanje ugroženosti, ali može jednim ime
nom označavati nevolje koje donose velike, korjenite i brze pro
mjene nekog sistema ili pojave. U zavisnosti od približavanja jed
nom od ova dva ekstremna poimanja kriznog stanja kreću se 
i razmišljanja o krizi muzeja. Za sve je jedinstvena jedino svijest da 
neko stanje diskontinuiteta postoji i da je o tome bilo već podosta 
govora.

Mnoštvo potpuno suprotnih mišljenja na tu temu upravo zapa
njuje i svojim brojem i svojom isključivošću. „Problemi muzeja po
stali su, u stvari, neki od najurgentnijih problema našeg vremena“1. 
To je jedan od tipičnih načina uopštavanja i proširenja problema-
tike savremenih muzeja. Doduše, uzrok je poistovjećen s posljedi-
com. Jedan od najurgentnijih problema našeg vremena je problem 
identiteta i pamćenja. Muzeji su mehanizam koji ima magistralno 
važnu ulogu u rješavanju tog problemskog kompleksa i stoga, na-
ravno, biva u fokusu – i sam postaje „problem“. Istina je da bilo ka-
kav muzej ne može efikasno obaviti zadatke koji postaju sve slože
niji. Tradicionalni muzej, muzej prošlosti, kakav je u većini i danas, 
svodio je svoje dijahronijsko učestvovanje na zadovoljavanje nostal
gije, na zadovoljavanje radoznalosti i na distribuciju znanja. Nijedna 
muzeološka revolucija ne bi smjela da oduzme tu draž muzeja, ali je 
obavezna da je nadogradi novom odgovornošću. Muzeji nisu više 
samo čuvari kojih se sjetimo kad prolaznoj sadašnjosti treba dati 
spiritualnu težinu. Oni nisu samo čuvari apstraktne vječnosti, nego 
aktivno učestvuju u životu zajednice. Novoj ulozi muzeja u društvu 
ne pristaje opterećenje koje navodi uvaženi američki muzealac 
D. S. Ripli: „U mnogim državama u nas, muzeji su još uvjek sma
trani manje vrijednima, kao drugorazredni građani, kao što je to 
dugo bilo u prošlosti“2.

Naravno, kad bi se samo o tome radilo, bilo bi protivnika. Neki
ma se, naime, čini da već i sam razgovor o krizi donosi atmosferu 
skepticizma. Jedan ugledan muzejski radnik starijeg kova kaže: 



90

TOMISLAV ŠOLA

„Govoriti o krizi u muzejima je prilično glupo; bar ne može biti 
riječi o univerzalnoj krizi muzeja“3. U međunarodnim stručnim 
raspravama, strana „koja ne vidi krizu nego bum“4, dokazuje da novi 
muzeji nastaju kao nikad do sada, da se okuplja nova publika, da 
se uspostavljaju velike donacije, da raste interes korporacija i poje
dinaca, da je silno porastao nivo usluga i rada (osiguranje, zaštita, 
depoi, edukativni programi itd.), da se polaže mnogo više pažnje 
na obrazovanje i istraživanje itd. Po opštem zaključku, reklo bi se 
„da smo suočeni sa suviše uspeha“5. Među mišljenjima protivnika 
rasprava o krizi ima i takvih koji tvrde da je „kriza... naš izum da 
prisilimo vladu na popuštanje“6.

Kriza ipak postoji. Zaduženje je muzeologije da je definiše, ukaže 
na način prevladavanja i da isticanjem problema upućuje na njihovo 
rješenje.

Praistorijske životinje su izumrle jer nisu mogle da prilagode 
svoju fiziologiju sukcesivnim revolucijama životne sredine. Bilo bi 
slijepo tvrditi da današnje promjene environmenta nisu drastične. 
Opiranje logici koja nalaže podešavanje je oblik samoukidanja.

Ipak, sama institucija muzeja nije ugrožena. Potreba koja ju je 
stvorila održavaće je i dalje, ali se bez nužnih promjena i sama insti
tucija može, takoreći, muzealizovati – pobjeći u samodovoljnost. 
Stoga je kriza muzeja, kriza motiva, jer ne uspijevaju da „prate“ 
potrebe okoline, i kriza metodologije, jer stare metode ne rješavaju 
nove probleme. Novi muzeji, kao i stari, deo su krize promjene 
kvaliteta. Holistički i sinoptički nastup muzeja predstavljaju novu 
vrstu pristupa koji razumijemo kao krizu. Nekonformističan muzej 
današnjice preuzima na sebe izvjesnu borbenost i inovativnost kon
trakulture, čime kao i ona, iako manje, naravno, gubi konsenzus 
obzirom na postojeći environment, ali stiče aktivne pristalice i jači 
sociokulturni imidž.

Jasno, krizu je teško svoditi na univerzalni pojam i obrazloženje. 
Ponegde su muzeji u rasporedu prioriteta prisiljeni na siromaštvo, 
što za rezultat ima daljnje zastarjevanje i birokratizovanje radnog 
procesa. Stoji činjenica da su muzeji, uzeti u svojoj bitnoj, metafizič
koj dimenziji, jedva zanimljivi upravljačima društva, odnosno da 
su zanimljivi kao sredstvo, najčešće u dimenziji povremenog opslu
živanja i ilustrovanja ideja establišmenta, a rezultat toga je mar
ginalizacija muzeja. Kad se marginalizacija pokaže kao sloboda 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

91djelovanja, muzej može da se pretvori u privlačnu sinekuru (mu
zejskim) apstinentima od odgovornosti za sudbinu ovog svjeta. Ro
mantično obojen pasivizam (možda i paseizam) ima i drugu stranu. 
Onako kako se uklanja rizicima u matici svakodnevnice, tako je 
i  finansijski i društveno tretiran. Gotovo po pravilu je zastarjeli, 
tradicionalni muzej ujedno i siromašan muzej. Može se reći, dakako, 
i obrnuto.

Upravo to i jeste problem, jer otvara takvim muzejima moguć
nost da krizu dijagnostifikuju kao nametnuto, finansijsko, siroma
štvo. Taj circulus vitiosus u kojem kvaliteta nema jer nema novaca, 
a novaca nema jer nema kvaliteta, moguće je rastvoriti jedino rad
nim naporom koji započinje uzročno-posledičnu vezu rezultata 
rada i finansiranja. U krizi se, priznajući izuzetke, nalaze institucije 
koje nemaju potrebnu vitalnost u evolutivnim promjenama socio-
kulturnog environmenta. Zbog toga se i na području normativne 
muzeologije pojavljuje izraz survival model kao pristup koji omo
gućava uspješan život. Ono što ima za muzeje globalno značenje 
nije dakle novac nego nerazumjevanje načina da se do njega dođe 
ne izdajući poslanstvo. Kriza nije, osim u posljedici, finansijska 
nego je u osnovi tek kriza politike muzeja. Nedostatak politike pri
mjerene novim potrebama, kao što uostalom jedan autor kaže, 
„parališe muzeje“7.

Naizgled, od muzeja ne zavisi budućnost, niti se oni ubrajaju u 
nasušne potrebe, pa stoga nikad neće čuditi činjenica da ih, uzevši 
u cjelini, prati nedostatak sredstava. O tom elementarnom nera
zumijevanju muzejskog poslanstva kao dijelu krize, govori i  pred
sjednik jedne izuzetno bogate institucije kao što je Smitsonijan 
(Smithsonian)8. Materijalno siromaštvo i kreativnost rađaju kat
kad nadahnuta rješenja. U jednom intervjuu Suzan Zontag izjavlju
je da „obožava ograničenja, jer su razlog inspiracije“, ali i da „este
tika siromaštva“ iscrpljuje strpljivost9. U mnogima se mnogo toga 
dogodilo baš zbog uslova koji tome nisu išli u prilog, ali za dugo
ročno usađivanje nekih inovacija potreban je priznat status, makar 
on značio i pristanak na institucionalizovanje. Kad Ser Roj Strong 
(Sir Roy Strong)10 govori da osamdest-postotni porast posjetila
ca u muzeju ne prati osamdeset-postotni porast osoblja, uklapa 
se u jedno vrlo globalno razmišljanje, primjenjivo na muzeje: 
„Ako output u ponašanju, genetski ili neki drugi, nije u razumnoj 



92

TOMISLAV ŠOLA

proporciji s inputom, vrsta izaziva sopstveno istrebljenje“11 Input 
muzeja, kako sad stvari stoje, drastično je veći i raznovrsniji nego li 
njihova reakcija. To razmišljanje kao da se u cjelosti slaže s apelima 
koji stižu od pojedinih muzejskih stručnjaka: „Našim muzejima 
očajnički treba psihoterapija. Postoje brojni dokazi za postojanje 
krize identiteta u nekim od glavnih institucija dok se ostale nalaze 
u uznapredovalom stupnju šizofrenije“12.

Takva upozorenja obično se smatraju preosjetljivim profesio
nalnim reagovanjem, pretjeranom kritičkom revnošću ili nekom 
vrstom lično obojene frustracije, pa se uglavnom odbija vjerovati 
u njihovu stručnu osnovanost. U jednoj drugoj reakciji koja go
vori o odnosu muzeja prema posjetiocima, dakle o tom dijelu kri
ze, kaže se: „Njihovi prijemnici su otvoreni, poruke se gomilaju 
u  našim galerijama, ali nešto je pogrešno u našim odašiljačima“13. 
Prije smo, dakle, saznali da je kriza drastična, a sad se čini da je 
ona vrlo protumačiva informatičkom terminologijom koja priziva 
drugačiju tehnologiju radnog procesa u muzeju. Upravo iskazi rele
vantnih muzejskih stručnjaka rasvjetljavaju bar dio kriznog stanja: 
„Novinar jednog od naših najpoznatijih dnevnika rekao mi je da je 
nedavno potrošio tri nedelje pozivajući šezdeset muzeja i moleći za 
vijest. Većina nije pokazala volju, a nikad mu niko nije telefonirao. 
Nešto je ovde strašno pogrešno i mora biti ispravljeno“14. Ako je 
prethodni iskaz ukazivao na tehnologiju i  informatiku, ovaj to isto 
čini, ali poziva i na neke druge zaključke. Ako finansije i prostor 
ograničavaju broj stručnog osoblja i stvaraju negativnu selekciju 
kadrova, u kojoj mjeri tehnologija može da nadoknadi broj i po
boljša kvalitet? Kriza, ako postoji, ima vrlo prozaične komponente. 
Jedan od najomraženijih analitičara krize je suptilni muzealac i mu
zeolog Ig de Varan-Boan (Hugues de Varin-Bohan): „Nisam potpu
no siguran da muzeji mogu postojati ovakvi kakvi jesu neko duže 
vrijeme. Za to postoje dva razloga: njihov dinosaurski karakter, 
u smislu da su na pragu izumiranja, i rivalstvo, povezano, kako bih 
ja to nazvao, s monetarizacijom kulture. Muzej se izlaže opasnosti da 
ga iznenada nadjača fenomen koji je sam kreirao: komercijalizacija, 
monetarizacija u doslovnom smislu te riječi“15.

O neizbježnom nestanku mega-struktura govori i (muzeološki) 
praktičar Rudi Fuhs (R. Fuchs)16. Govoreći o Holandiji, on tvrdi 
da na svakih 36 utrošenih guldena namijenjenih umjetničkoj 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

93proizvodnji, nakon administracije ostaje samo 1 gulden za direktno 
finansiranje umjetničke produkcije. Po njegovom mišljenju „vrijeme 
posleratnog optimizma“ ostavilo je za sobom prevelike i preskupe 
strukture. U istom se smislu treba, ili bar može, preispitivati svrsi
shodnost tradicionalnog radnog procesa u muzeju koji je opterećen 
administracijom. Tehnološka obnova može donijeti značajne pro
mjene.

Sudeći po nekim upućenim reagovanjima „ne-profitne organi
zacije podvrgnute su neprestanoj i, možda, drastičnoj promjeni“171 
sa stanovišta društvenih okolnosti i finansiranja, pa se to svakako 
tiče i muzeja. Iste se prognoze o ne-profitnim organizacijama navo
de i u knjizi Sektor koji je u opasnosti, Valdemara Nilsona (Waldemar 
Nielson). Po Ser Roj Strongu, muzeji nisu uspjeli upravo u onome 
što D. S. Ripli smatra najvažnijim, tj. u „razvijanju relevantnosti“ 
prema publici, odnosno nisu uspjeli da nauče publiku da ih voli.

Posebnu stranicu krize čini stanje muzeja u zemljama u razvoju 
i zemljama tzv. trećeg svijeta. Njihovi muzeji, najčešće, nisu nastali 
kao stvarna potreba, nego kao nametnuta ambicija: zapadnoevropski 
tradicionalni muzejski predložak neupotrebljiv je izvan kruga kojeg 
evropski kulturni model zahvata. Ti muzeji osuđeni su na tužnu 
izolaciju i siromaštvo, na krizu bez nade. Svima koji su u krizi nada 
leži u izmjeni konstelacija i elemenata koji su „proizveli“ stanje kri
ze. Čini se da novi oblici muzejske prakse i nova muzeologija pred
stavljaju prve rezultate transformacije muzeja.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

95KRITIKA MUZEJA

„Ništa nije gore od tihog muzeja“18, iskaz je koji predstavlja srž 
kritike muzeja i označava apriorno priklanjanje promjeni. Naizgled 
pretjeran i neoprezan, takav pristup izražava strah od muzeja koji se 
podredio sudbini repozitorijuma za mrtve predmete. Iole detaljniji 
uvid u literaturu i pojedinačne iskaze uvjerava nas da ništa nije 
lakše od površne kritike ili bezrezervnog odbijanja svake kritike. 
Uostalom, smisao kritike jeste da oslabi staro i najavi novo, stoga 
sve zavisi od njene utemeljenosti. U svijetu ravnopravno postoje 
dva suprotna stava, kako je već izneseno, ali i područje prelaznih 
vrijednosti. Stoga ne može da začudi kad direktor Metropoliten mu-
zeja (G. P. L. de Montebelo) kaže da se „najbolji pogled još uvek 
dobija s vrha kule od slonovače“ i čini se da s dozom trijumfalizma 
cilja na nemoć alternative19.

Tradicionalni okvir, baš kao i u likovnim umjetnostima, pri
vlačna je i komforna verzija zaobilaženja problema jer izaziva 
najmanje podozrivosti. K. Hadson (K. Hudson) citira stručnjaka 
BBC-a koji kaže da je „masovna komunikacija“ novo iskustvo za 
muzeje i zaposlene u galerijama. Hadson smatra da veliki muzeji 
mogu s ograničenom spremnošću da odgovaraju na zahtjeve publi
ke, dok je takvo ograđivanje jedva moguće u malim, lokalnim 
muzejima.

Muzej je mehanizam kolektivne svijesti i doslovno sve što radi 
i čime se bavi može biti „uzdignuto“ na nivo društvene važnosti. Ne 
čudi stoga ni mnoštvo ni doseg kritičkih analiza. Jedan autor govori 
o muzeju kao preživljenoj, tradicionalnoj ustanovi20, drugi o inflaciji 
prezentacione aktivnosti u muzejima21, treći o senzacionalizmu22, 
četvrti o muzejskoj mistifikaciji kroz prezentaciju i arhitekturu itd23.

Muzeologija je heuristička disciplina i nastoji da stvori neki 
algoritam koji će omogućiti univerzalnost njenih rješenja. Isto tako 
očekuje se od muzeološke kritike da svoje prigovore izabere po ne
kom načelu opšte važnosti za muzeje. Većina tih kritičkih opaski 
ima već „radni karakter“ utoliko što postaju obavezan arsenal, 



96

TOMISLAV ŠOLA

neophodne, dnevne kritike. Svako dalje istraživanje ima za cilj da 
probudi i ažurira kritičku analizu i dođe do novih rješenja problema 
o kojima govori.

U demokratizaciji svog postojanja svaka ideja prolazi fatalni rizik 
da bude prihvaćena i definisana po osobinama svoje najpovršnije 
pojavnosti i da joj takav novi imidž predstavlja prepreku u raz
voju. Muzeji su lako prihvaćeni na nivou razumijevanja za rado
znalost, nostalgiju, vlasnički prestiž, a najveća sadašnja teškoća 
jeste uvjeriti okolinu da je njihov zadatak ozbiljniji. Pritisnut pre
ćutnim konsenzusom da treba, u osnovi, da ostane kakav jeste, 
muzej je i sam „muzealizovan“ do te mjere da je, recimo, Ger
truda Štajn (Gertrude Stein) izjavila da „... muzej može biti ili 
muzej ili moderan, a nikako ne može biti oboje“. Muzej je, osim 
ostalog, i mjesto definitivne, krajnje valorizacije, svojevrsna izlo
žba dostignuća. Zaista, preovlađujuće mišljenje drži da se u muze
ju moraju pojaviti jasni zaključci, a ne teze. Zato prestižan, repre
zentativan muzej, koji se hvali odličnošću svojih zbirki, ne računa 
na dvosmernu komunikaciju s posjetiocem. U svojoj poziciji arbi
tra takav muzej ne dokazuje, on izjavljuje, naravno, jezikom i sin
taksom koji ne vode računa o nivoima komunikacije. Zbog toga 
je u pravu H. Gluzberg kad tvrdi da je muzej „restriktivna sredina 
gdje je direktna konzumacija uvjek ograničena“24. Već se odavno 
u  službenim definicijama muzejske institucije nalazi da muzej 
mora da bude mjesto za „uživanje“ (orig. enjoyment, op. T. Š.), 
„mada, sudeći prema većini (posjetilaca, op. T. Š.) čovjek toga nije 
svjesantan“25. Dosta je vidjeti kakav stereotipni imidž muzejske 
institucije nudi, čak i ozbiljna, književnost, a da ne govorimo 
o stripovima, filmovima itd., pa da postane jasno zašto u rijet-
kim šalama muzejski kustos nosi atribute izluđenog, autističnog 
intelektualca koji, kad ne čuva „basnoslovna blaga“ čini stvari izvan 
svake relevancije s vremenom i okolinom. Široka publika smatra 
muzeje „dosadnim i pretrpanim“, kako kaže jedan autor26. Stavljeni 
u poziciju u kojoj jesu, podvrgnuti prilivu na osnovu negativne 
selekcije, muzejski radnici ni brojem niti znanjem, jer za struku 
mahom nisu školovani, ne mogu entuzijastično da odgovore na 
nove interese okoline. Štaviše, informaciono blago svojim ulaskom 
u muzej, paradoksalno, može izgubiti komunikacionu vrijednost. 
Jedan primjer pronđen kod Andre Žida (Gide) omogućava dobru 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

97analogiju: „Škrtica stavlja svoje zlatnike u škrinju; ali čim škrinja 
bude zatvorena, to je isto kao da je prazna“27. Rezultat takvog stanja 
svijesti je, kako to formuliše jedan autor „predominantno zaštitarska 
priroda muzeja“ koja se osjeća i u polju specijalizovane i opšte kul
ture28.

Već je bilo rečeno da je potreban napor kako bi se ustanovilo 
mjesto muzeja u savremenim informacionim sistemima. Izdaja koju 
je homo sapiens počinio najavljuje svoju kulminaciju u tehnolo
škom trijumfalizmu koji, dakako, neće moći bez muzeja, ali ni mu
zeji neće moći bez tehnologije. Sledi značajna rasprava kojom će 
se preispitati stara zabluda o apsolutnoj istini originalnog muzej
skog predmeta. Još danas se u najvišim stručnim krugovima čuju 
nekritički hvalospevi originalnim, stvarnim predmetima koje čuvaju 
muzeji i to za razliku od svih ostalih mehanizama kolektivnog 
pamćenja29. Osnova muzeja u fizičkom smislu ostaje dakako tzv. 
originalni, trodimenzionalni predmet. Sve ostalo moraće da se 
izmjeni. Treba voditi računa o činjenici da značajan broj muzejskih 
radnika smatra istinom da muzejskom predmetu koji posjeduje 
sopstveni, inherentni jezik, nije potrebna značajna interpretativna 
pomoć: predmet istinski govori sam za sebe. Već citirani Dž. Nobl 
(J. Noble) uzvikuje: „Mi smo čuvari istine našeg doba“, opisuju
ći muzeje kao pouzdane čuvare istine u dobu „procjepa povere
nja“30. Muzeji, istina, treba da budu čuvari, ali to jedva jesu. Oni 
dokumentuju sitan deo okoline u vremenu i prostoru i sada su 
tek naznaka mogućnosti i potreba. U svom oduševljenju Dž. Nobl 
dobro sažima ono što mnogi pokušavaju reći On, naime, izjavljuje 
s ponosom kako je svaki muzej postao „kancelarija za standarde 
po kojoj naši posetioci proveravaju svoj koncept istine i stvarnosti“. 
Rečeno je vrlo učtivo, ali i bez namjere da se sakriju elistističke 
aspiracije. Kad bi zaista bila riječ o prenaglašavanju dosega muzej
ske stručnosti ostalo bi prostora i za razmišljanje. Naime, iza tog eli
tizma struke stoji elitizam vlasništva i privilegija. Kad neko kaže: 
„ono što imamo su standardi odlučnosti našeg vremena“, prirod
no je upitati se u ime koga odgovoriti. U ovom slučaju je to jedino 
upravni odbor, a unaprijed je moguće tvrditi da je excellence ipak 
samo proizvoljna konstrukcija. U takve muzeje koji su najčešće 
materijalno vrlo bogati, tako da su čak u stanju da vode i spek
takularnu otkupnu politiku, nove ideje nemaju pristupa, jer nisu po-



98

TOMISLAV ŠOLA

trebne. Sve dok, naime, nemaju potrebnu količinu mramora, novih 
vitrina, super-rasvijetu, super-alarme, potpuno opremljene la
boratorije itd, i od njih se može čuti da su za promjene. Kad svoj 
autoritativni duh zaogrnu opremom, sve ostale ideje su opasnost za 
njihov status. Od aristokratske radoznalosti i učene dokolice muzej 
je pretvoren u mehanizam opasne društvene indoktrinacije i to pod 
prividom sentimentalnih memorabilija i standarda odličnosti. Bar 
dijelu muzeja može se uputiti prigovor koji Pol Valeri (P. Valéry) 
upućuje istorijskoj nauci kazujući da „obmanjuje, uspavljuje i opija“, 
da dočarava lažne uspomene i dovodi narode do megalomanskog 
delirijuma. Tradicionalnom muzeju istinski cilj nije opštevažeća 
istina, ili opšte dobro, iako je nerjetko u uverenju da je upravo 
tako. Događa se stoga čudan, paradoksalan obrt po kojem muzeji 
nisu, kako bi valjalo, „ogledalo života“ (Žorž Anri Rivijer), nego se 
nastoji da se život podredi sistemu vrijednosti kakav je ustanovljen 
u muzeju ili kulturi koju zastupa. Muzeji nam ne pružaju vaspita-
nje za život, nego nam život, indoktrinacijom, školama, kulturnim 
modelima, pruža vaspitanje za muzeje. Jednom podvrgnuti tom 
procesu želećemo verovatno baš takve muzeje. Samo, baš zbog te 
zadatosti, pobuna je neminovna. Od Francuske revolucije znamo 
da se svaka (kulturna) revolucija, bar u prvom naletu, obračunava 
s napadnutom klasom, napadajući joj muzeje. Marineti (Marinetti) 
je zahtijevao uništenje muzeja, jer je htio da prošlost nestane 
pod naletom novog. Današnji pobunjenici su realistični, iako ne 
i manje buntovni: traže da muzeji zadovolje i njihove potrebe, oni 
traže pravo na svoj muzej31. Takav zahtijev biće uzrok brojnih pro
mjena koje će zadesiti savremene muzeje. Za razliku od muzeja 
koji „služe svima“, koji su u iskrenom nastojanju postali društveno 
dekontekstualizovani, u budućnosti će sve više muzeja biti po mjeri. 
Valjalo bi da je sve manje prostora ostavljeno za ironiju poput ove: 
„Muzeji udomljuju ostarela remekdjela“32.

Posebno poglavlje u kritici muzeja je odnos prema muzejskom 
objektu. Obezvremenjeni i ex situ, bez prirodnog konteksta, muzej
ski predmeti osuđeni su na sudbinu estetizovanih okamenjenih 
stvari. Osim izuzetno, muzejska ekspozicija predstavlja inscenaciju 
mrtvačnice, estetizovanu i uglancanu, ali ipak nekrofilnu atmosferu. 
Neutralni ambijenti s rasvjetom koja ne dozvoljava sjenke, mu
zeji, kao podrumi bolničke prosekture, hiperrealistički ulaze 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

99predmetima pod kožu. Nekad živi, ti predmeti se nisu nikad kupali 
u toliko svijetla. Za razliku od namjeravanog rezultata, efekt je još 
očiglednija prolaznost.

Fetišizacija muzejskog objekta samo je dio jednog jedva subli
miranog atavizma kojeg, kad je emocionalno obojen, zovemo no
stalgijom. Taj reakcionarni i paseistički psihološki model izvrsno 
denuncira Šamberg (Shamberg): „Nostalgija pripada pogledu na 
društvene promjene koji je zasnovan na produktu. Taj pogled sma
tra tekuće događaje sadržajem stabilnih institucija, a ne shvata da 
je sama priroda tih institucija rekonfigurisana kroz događaje“33. Isti 
autor kasnije kaže da nostalgija usporava prihvatanje sadašnjice i, 
posledično, budućnosti „koja je deo sadašnjice“. Zapadnoevropski 
muzej koji predstavlja univerzalno prihvaćen model, ili čak nametnut 
model u svijetu, začudo je duboko u sebi varvarska institucija koja 
ne prihvata išta što bi je udaljilo od njenih protooblika iz antike 
i  srednjeg veka. Tradicionalni muzej je beznadno disciplinarno 
specijalizovan, vjeran potpuno svojim počecima u 18. i 19. vjeku, 
kad su prirodne nauke diktirale analitičnost i specijalizaciju u veli
kom osvajanju prirode. U vremenu koje je imalo novu potrebu za 
iskrenošću, a više nije posjedovalo utočište u mitovima, sve je 
trebalo dokazati materijalnim činjenicama. Posmatranje i kontrola, 
kao put do istine, čini se da su stvarni pokretači i nekih aktuelnih, 
živih strujanja. Sa svoje bolje strane, nova ljubopitljivost, započeta 
žustrinom u 19. vjeku, zove se istraživački duh. Tradicionalni muzej 
poznaje aditivni metod sakupljanja i prezentacije u kojoj je mjerilo 
pojedinačni predmet. Rezultat je slaba veza među predmetima i po
jačan utisak gomilanja i smrti. Onda kad tradicionalni muzej tre
tira cjeline, a to je rijetko, riječ je o spomenutoj nostalgiji. Memo-
rijalna kuća velikana, konzervirana sa svim inventarom kakav je 
zatečen po njegovoj smrti, predstavlja eklatantan primer varvarskog 
manjka sublimacije i stila. Savremena muzeologija ne ukida nijednu 
mogućnost, jer nije skup restriktivnih propisa, nego deklaracija 
slobode, ali bi po njoj takav memorijal bio tek izuzetak, a ne pravilo 
ponašanja. Biološki hir umiranja, kao sticaj negativnih podudarnosti 
u živoj okolini, upravo je groteskno zamrzavati u jednom tako 
proizvoljnom trenutku. Uostalom, šta govori ambijent o osobi 
koja je u njemu obitavala? Najčešće ništa ili vrlo malo. Zahtjevalo 
bi eksperta, a ne široku publiku, i savršeno znanje okolnosti života 



100

TOMISLAV ŠOLA

i same smrti da ambijent posluži kao relevantan izvor komple
mentarnih podataka. Već je hrišćanstvo, na sebi koristan način, 
ismijalo trivijalnost iskustvenog metoda upirući na banalnu ljudsku 
sumnju apostola Tome. On je hteo dotaći, a sve mu je ostalo i dalje 
skriveno. Tajna i značenje ne mogu se doticati – možda samo to 
govori verska metafora. Jedan trend savremene muzeologije bi da 
omogući doticanje, fizički kontakt. Više čula trebalo bi po pravilu 
da znači i potpuniju sliku u glavi, ali već i sami počeci čovjekove 
sudbinske veze s tehnologijom značili su poremećaj nekog idealnog, 
prirodnog odnosa čula. Danas je zakasneli romantizam vraćati se 
na prapočetke. Mi nismo više isti ljudi. Naše iskustvo i naše potrebe 
za iskustvom su drugačije. Fizički kontakt može upotpuniti našu 
senzornu sliku, ali će nam jedva pomoći da shvatimo ideju kojoj 
su isti predmeti tek materijalni rezultat. Uostalom, umjetnost koja 
tako istrajno krči mentalne barijere već nekoliko decenija, nastoji da 
nas nauči da i samo umjetničko djelo može postojati u duhu, a da 
je doživljaj moguće podjeliti, tj. dozvati ga dogovorenim kodnim 
sistemom. Fizički život umjetničkog djela tek je nužnost potrebna 
nevjernima, prepoznatljiva protivvrijednost duha ili, što bi se moglo 
reći, zemaljski život umjetnosti. Mukotrpnu sudbinu dokazivanja 
svog postojanja doživljavaju i ideje u muzejima. U obliku praznih 
ljuštura, slučajnih ili nepotpunih materijalnih ostataka, leže po 
muzejima njihovi fizički ostaci. Muzejski ritual prisvajanja prošlosti 
atakuje na davne nagone koji su iz istog primitivnog egzistencijalnog 
sindroma kao i proždiranje umrlih rođaka.

Nijedna civilizacija nije gajila tako tragičan samoograničavajući 
kult u odnosu prema prošlosti, kao naša. Renesansa je pokrenula 
proces koji se nije zaustavio u zoni ravnoteže nego uvećava cijepa
nje identiteta ove civilizacije. Zabuna zapadnoevropskog kultur-
nog modela je tragična, jer nijedna tako fundamentalna mistifika-
cija ne može proći bez velikih lomova. Šezdesete godine su u svom 
utopijskom traganju najavljivale umjetnost bez originala. Danas 
smo, tako se čini, jednako daleko od takve ambicije. Ipak, pomak 
je učinjen, naročito u novim medijima. Ono pak što predstavlja naš 
kataklizmički znak i istovremeno najavu velike metamorfoze, jest 
Janusov lik tehnologije. Bilo bi neispravno reći da nam je tehnolo-
gija oduzela slobodu, jer bez tehnologije ne bismo bili ono što da-
nas jesmo, ali je sigurno da nam je može podariti. Upravo muzeji 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

101sa svojom nezrelom fiksacijom na predmet predstavljaju jedno od 
uporišta iz kojih se vjera u dalekosežnost tehnologije naziva deter-
minizmom.

Umjetnički muzeji s bijelim dvoranama čiji zidovi nose kilometre 
pravilno raspoređenih, uokvirenih slika, pokazuju sav besmisao ta
kvog koncepta muzeja ili možda tradicionalnog muzeja uopšte. 
Oni odslikavaju logiku racionalnosti i kliničke objektivnosti nekog 
medicinskog instituta. Nimalo se ne razlikuju od beskrajnih nizova 
nabodenih leptirova, umjetnost je u njima jednako daleko od života 
kao i mrtvi insekti. Sugerišu, takođe, logiku proizvodne trake, kao 
usavršenog stupnja industrijske revolucije, ili bar predstavljaju je
dnako uznapredovali stupanj otuđenja. Kao što radnik na proizvod
noj traci obavi na proizvodu tek jednu shematizovanu radnju, tako 
i savremeni muzejski posjetilac, obeshrabren količinom, ritmom 
i atmosferom, s muzejskim objektom zapravo i ne stupa u  kon
takt. Uostalom, okolina očekuje „produktivnost“ i u duhovnoj re
laksaciji. Pod univerzalnim zakonom kvantiteta biva sve teže, 
osim u alternativnim pokretima i sanatorijiumima, tražiti kva
litet. Nije bez značaja da se tek polovinom osamdesetih godi
na XX  vjekau svetskoj organizaciji UNESCO počinje govoriti 
o kvalitetu života kao važnom cilju. Značajan je izuzetak na polju 
umjetnosti, kad je riječ o muzejima, da je klasična umjetnost odu
vjek dobro izgledala u muzejskim dvoranama. Razlog je u tome 
što je bila, „stvarana i gledana kao javna umjetnost“34. Muzeji se 
u svom tradicionalnom obliku pojavljuju kao instrument stvaranja 
duhovne podloge za moć. Kad bismo Njujorku oduzeli Metropo-
liten, Muzej moderne umjetnosti (Museum of Modern Art), Priro-
dnjački muzej (Museum of Natural History), Muzej Gugenhajm 
(Guggenheim Museum), Kolekciju Frik (Frick Collection), Mu-
zej Bruklin (Brooklyn Museum) itd., njegov privredni prestiž bio bi 
ozbiljno ugrožen. U takvom statusu muzeji mogu biti jedino ovo što 
jesu: velike otvorene riznice u kojima njihov deklarativni vlasnik 
dobija sve veća prava korišćenja, ali ne i uticanja na proces njihovog 
stvaranja i korišćenja. Sudbina svijeta, u mjeri u kojoj zavisi od čo
vjeka duhovno se razrješava u umjetnosti i zato su umjetnički mu
zeji bili pod posebnom paskom nosilaca moći. Njihova je sudbina 
doduše ista kao i ostalih muzeja, ali je ilustrativnija i instruktiv
nija. Ukidanje vrijednosnih papira paralisalo bi privredu svijeta, 



102

TOMISLAV ŠOLA

a  ukidanje „vrijednosnih platana“ i predmeta potreslo bi ga iz 
temelja. Više je nego zanimljivo i indikativno da čovjekov odnos 
prema cjelokupnom naslijeđu nije nikad obuhvaćen nekom nauč
nom disciplinom. Takođe je razumljivo da ne može postojati nauč
na disciplina isključivo usredsređena na instituciju muzeja. Uosta
lom ni takva muzeologija nije u stanju da objedini ono što zbog 
ekonomije ili drugačijeg socio-kulturnog environmenta nije i  ne 
može biti isto u cijelom svijetu.

Evo šta o pogrešnoj prirodi muzejske institucije kaže veliki mu
zeolog Andre Malro kad govori o kineskoj operi: „Ali ti horovi i ti 
divni glasovi odnose se prema pravoj kineskoj muzici kao džez pre
ma muzici Afrike. Od revolucije su ostali muzeji i opere“35. Para
frazirajući Malroa, moglo bi se reći da muzeji, kao ni kineski balet 
u svojoj „tiranskoj stilizaciji“ i simbolizmu, ne iznose poteškoće 
i probleme, ne suočavaju nas sa stvarnošću prošlosti i sadašnjosti. 
Čak i relativno neutralna tema kao što je npr. izložba industrijskog 
oblikovanja, obično se sastoji od „dostignuća“ i reprezentativnih 
uzoraka, po mogućnosti nagrađivanih. Klasična izložba, recimo 
njemačkog dizajna, takođe će biti napravljena kao sabiranje zasebnih 
predmeta izabranih po istim kriterijumima: od stabala neće biti 
moguće prepoznati šumu. Tako se propušta mogućnost pokazivanja 
i dokazivanja šta je to njemački način mišljenja u dizajnu, a takav 
postoji; poznavaocima je to jasno. U rasponu od Folksvagena do 
upaljača postoji izvjesna oblikovna koherencija koja po osobinama 
ne može biti niti francuska, niti finska. S izložbi takvog i sličnog 
tipa, posjetilac bi morao ponijeti jasne ideje i pouzdan osjećaj za 
temu, problem, fenomen, Nešto što bi služilo kao solidna podloga 
svakog oblika znanja i nadograđivanja. Samo, promjene su ili pot
pune ili ih u stvari nema. Kad je takav novi koncept u pitanju i po
sjetilac postaje korisnik.

„Svi muzeji svijeta, kojeg god tipa bili, predstavljaju sliku jednog 
srećnog svijeta, ponekad sve do utopije. Riječ je jednostavno o idea
lističkoj slici, vrlo udaljenoj od stvarnosti; idealističkoj u umjetnosti, 
u istorijskoj interpretaciji, u nauci, u maniru jednog ansambla par-
cijalnih pogleda koji pretenduju na to da čine cjelinu“36. Nijedan 
muzej u Rumuniji, izaberimo primer nasumice, izuzmu li se odlivci 
Trajanovog stuba, ne pokazuje dramu čovječanstva u dačkim i sar
matskim ratovima. Da li bi muzejska romantika bila održiva ako 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

103pokažemo da je u njima ustaljena praksa bila spaljivanje živih 
zarobljenika i to na desetine hiljada? Uostalom, u Rimu turista ne 
saznaje za postojeće duboke „bunare“ pune lepljive crne mase: pre 
dva milenijuma desetine hiljada ljudi i životinja „sahranjivani“ su u 
njih nakon pokolja u arenama. Taj masovni holokaust, koji je trajao 
nekoliko vjekova, Rim je zvao zabavom i sadržajima slobodnog 
vremena. Upoznavanje i prezentovanje svih dimenzija stvarnosti 
ne mora biti afirmacija nekrofilne senzibilnosti, nego pokušaj 
kontekstualizovanja. U navedenom slučaju, rimske književnosti, 
zbirki umjetnina, arhitekture, vrtova, vodovoda, termi itd. Karakter 
memorije, objektivnosti, dokumentovanja, „čuvanja istine“ i tome 
slično, muzeji još uvek moraju da „plate“ cijenom velike metamor
foze koja ih čeka.

Tradicionalni muzej nalazi se pred očiglednom neophodnošću 
redefinicije. Unutrašnje napetosti koje proizvode nove izvore fru
stracije muzejom i frustracije u muzeju sve su brojnije i već tom 
činjenicom ukazuju da postoje nesrazmjere koje treba savladati. Po 
riječima P. de Motebela, direktora Metropolitena, „muzej se takmiči 
sa samim sobom“, misleći pritom na „poplavu hektičkih aktivnosti“ 
kojima se muzej takmiči s izvođačkim umjetnostima i ostalim me
dijima. To je zanimljivo razmišljanje bar utoliko što pokazuje 
rezultat jedne ekstremne (američke) situacije i stavlja u novi kon
tekst nastojanja evropskih muzeja koja će ih dovesti vjerovatno 
pred isti zid frustracije. Rascjep ličnosti muzeja može se legalizovati 
množenjem oblika muzejske djelatnosti. Tradicionalna, normativna 
muzeologija, koja još nije zamjenjena svježim razmišljanjem, za 
sada je samo opterećenje koje ometa stvaranje različitosti i reformu 
muzeja.

Za razliku od evropskih muzeja, koji su od univerziteta i učenih 
kolekcionara-osnivača naslijedili akademsku ozbiljnost, američki 
muzeji su u vrlo direktnom odnosu prema svojim finansijerima. 
U tom pragmatističkom, vulgarizovanom vrednovanju muzejskog 
rada često se događa da muzeji za volju spoljnog efekta žrtvuju sav 
trajni rad na sakupljanju i obradi građe. Razumljiva je stoga njihova 
česta nostalgija za „kulom od slonovače“ od koje evropski muzeji 
nastoje da pobjegnu.

Osim izuzetnih situacija, od kojih jednu predstavlja Bobur 
(Beaubourg), muzeji već samim radnim vremenom pokazuju 



104

TOMISLAV ŠOLA

nivo zainteresovanosti za svoju društvenu ulogu. Riječ je, dakako, 
o većini muzeja na zapadu. Ako se radno vrijeme muzeja poklapa 
s uobičajenim radnim vremenom, očigledno je da su muzeji mišljeni 
za dokone, za turiste i školsku omladinu. Dakako, stanje nije tako 
drastično jednostrano: muzeji rade i subotom i nedeljom, sve češće 
ostaju otvoreni do kasnije uveče bar jednom nedeljno itd. U istoj 
mjeri, poboljšava se i prezentacioni deo muzejskog pogona. Samo, 
problem (ne)podešenosti muzeja prema mogućnostima većeg djela 
publike još uvijek ostaje neriješen.

Još sasvim nedavno Kenet Hadson je oštro kritikovao muzeje 
da su postali hramovi nauke: „Naučnik reaguje mozgom, ne osje
ćajima. Ali, većina posjetilaca nisu naučnici niti intelektualci, što 
je činjenica koju muzeji vanredno dugo nisu shvatili“37. Ako je to, 
naizgled sve manje važeća kritika, jer muzeji se zaista mijenjaju, 
ostaje još dovoljno razloga za prigovore. Jednom pretvoren u javnu 
instituciju, u svakom demokratskom društvu muzej ima obavezu 
da bude demokratičan. Do sad je muzej najčešće morao da bira 
oblik svoje demokratske orijentacije obzirom na nivo informacija 
koje je htio ili mogao da rasprostre. U jednom slučaju optuživan 
je za elitistički pristup, za orijentaciju na više društvene slojeve, 
a u drugom, suprotnom, za populizam koji se odriče svake ambicije. 
Koristeći mogućnosti savremene tehnologije u obradi i istraživanju 
te uskladištenju i prezentaciji podataka, muzej može istovremeno 
zadovoljavati, zasad tek teoretski, beskonačan broj komunikacionih 
nivoa.

Najsigurnija formula pravovjernosti u problematici koju muzej 
smatra svojim matičnim područjem, a koja istovremeno predstavlja 
dignitet iznad kritike, jeste bavljenje naukom. Iako treba da djeluju 
na osnovu naučnih kriterijuma i na naučnoj podlozi, muzeji, 
osim po izuzetku, nisu naučne ustanove par excellence. Znanju 
i  izgrađenoj naučnoj logici učenjaka i intelektualaca malo treba da 
bi im se muzejski materijal učinio bliskim i komunikativnim. Zbog 
toga i stoji u netom navedenoj Hadsonovoj izjavi, kao suprotnost 
njihovom pristupu, osjećaj. Današnji muzeji rijetko uspevaju da pre
nesu i usade u posjetioca dragoceni osjećaj koji predstavlja plodno 
tlo svakog razumijevanja i otkrivanja. Savremena nauka sve više 
prihvata, sve do nedavno isključivo romantičarske kategorije, kao 
što su osjećaj, svijest, savjest itd., a uprkos teškoćama koje njihovo 
uvođenje predstavlja svakom klasičnom eksperimentalnom ili istra



PREMA TOTALNOM MUZEJU

105živačkom radu. Tako, poneti feeling o nekom ili nečem, umjesto 
pozitivnog znanja, može biti daleko značajniji efekat posjete muzeju. 
Stečeni osjećaj je gotovo trajne vrijednosti i vrlo teško se revidira 
Štaviše, muzeji su postali svjesni da svaki podatak nije informacija 
i da su sva efemerna pitanja forme i adrese neobično važna za sud
binu poruke. Muzeji su konačno shvatili da svoje mjesto mora
ju da izbore, da, drugim riječima, moraju da znaju kome se obra
ćaju. Otuda i spoznaja da su bliski publici samo u slučaju kada ne 
proizvode, kako jedan obavješten autor to zove, „kognitivne diso
nance“38. Različitost muzeja od svakodnevnice, koja čvrsto definiše 
većinu ljudi, ne smije da predstavlja i nepostojanje veze.

U prirodi je muzeja da budu sublimirani refleks mijenjajuće 
realnosti nekog identiteta. Muzeji su nužno i dragoceno različiti, 
a različite su i potrebe koje moraju da ispunjavaju. Stoga, niti su 
simptomi krize jednaki u svih muzeja niti postoji univerzalno 
važeća analiza koja bi istovremeno detaljnije indicirala brojna 
žarišta i konfliktne tačke. Jedino razmatranje o budućnosti muzeja, 
kako je na kraju ovog rada predviđeno, može dati neke upotrebljive 
smjernice. Uostalom od savremeno koncipirane muzeologije to se 
upravo i očekuje.

Jedan autor je sasvim ispravno primjetio da muzeji moraju 
da se potrude u prevladavanju „usko nacionalnog gledanja“, a  za 
„široko, istinski međunarodno razumevanje, jer predstavljaju za
jedničku baštinu, dostignuća i izraz čovječanstva“39. Moderni mu
zeji su osnovani s podrazumevanim opterećenjima, poneki put 
upravo zbog tih opterećenja. Savremeni muzej, makar i bio dužan 
da podmiruje neke uže lokalne potrebe, mora da zadrži svijest o za
jedništvu struke, koja je sasvim posebnog karaktera, i svijest o svojoj 
međunarodnoj relevanciji. Muzeji su, naposletku, mehanizmi 
kolektivne svijesti koja poznaje teritorijalna ograničenja, ali imaju 
jasnu globalnu svijest. Informatizacija društva sa svim svojim po
slijedicama omogućiće neophodnu jedinstvenost muzejske djelat
nosti na internacionalnom planu, ostvarenje mreže muzeja, i refe
ralnih ustanova za muzeje širom svijeta. Naime, sadašnjom krizom 
muzeja i muzeologije, rast muzejskog fenomena, bum muzeja, 
iscrpljuje se na reprodukciji zastarjelih oblika i u multiplikaciji ka
paciteta, tj. nedostatku izvjesne podele rada.

U vremenu promjene sve je oblik krize. Umjetnički muzeji 
stvoreni su za postrenesansnu, građansku umjetnost, umjetnost koja 



106

TOMISLAV ŠOLA

je kulminirala u romantizmu i klasicizmu. Sve što je u umjetnosti 
bilo pre i što je u umjetnosti danas, otima se logici tradicionalne 
muzejske ustanove. Umjetnost u okvirima i na postamentima oblik 
je afirmacije posesivnosti, prisvajanja fizičkim aktom. Prošli vijek, 
koji je stvorio osvajački mit i mistifikaciju ekspanzije i vlasništva, 
ujedno je i vijek nastanka modernih muzeja, tj. muzeja uopšte. 
Vijek koji je afirmisao muzeje stvorio ih je i od njih zahtijevalo da 
mu budu „na sliku i priliku“. Ali taj vijek je prošao, iako još nije 
nadvladan. Upravo zbog toga što su muzeji legitimni proizvod ta
kvog 19. vijeka, a ne naslijeđeni fenomen, današnji tradicionalni 
muzeji jedan su od anahronih i zapravo nazadnih mehanizama 
društva. Ako je to očigledna istina za umjetničke muzeje i drugi su 
muzeji neadaptirani za savremeni environment. Kao što umjetničke 
muzeje potresa nova umjetnost i novi mediji, tako prirodnjačke 
muzeje potresa ekologija, tehničke – industrijska arheologija, etno
grafske – muzeji na otvorenom, a istorijske svijest da već danas živi
mo, istu relevantnu istoriju.

Tradicionalni muzej je koncipiran kao refleks vladajuće klase 
i instrument za zadovoljavanje njenih potreba. U tom je smislu 
moguće, a i potrebno, tvrditi da je i edukacija za mase bila potreba 
te iste vladajuće klase. Naravno, ne voditi računa o samoj ideji 
demokratizacije bilo bi pogrešno. Zbog toga je tradicionalni muzej 
mehanizam jednosmerne komunikacije. I Horhe Gluzberg kazuje 
da smo „opterećeni masovnom diseminacijom kulture“ prema 
predlošku kojeg on zove (citirajući G. Bejtsona) „jedan za sve“40. 
Gluzberg pritom izričito misli na muzeje i dodaje da to „otežava 
pojavu nove participacione dinamike“. Trebali bismo smatrati da 
bez „participacione dinamike“ nema ni savremenih muzeja i da ih 
ne može biti.

Položaj muzeja prema cjelini prirodnog, civilizacijskog i kultur
nog naslijeđa je sasvim jedinstven. Nijedna institucija možda nije 
tako brutalno izložena svim slabostima i zastranjenjima ljudske 
prirode kao muzejska. Prema tradicionalnom predlošku, „umrli“ 
predmeti nisu dobijali „putninu“ koja bi ih, stvarajući neki simbo
lički kontekst, ujedinjavala s bivšim životom. Tako su muzeji na
punjeni predmetima koji nemaju više potrebne relevancije na neku, 
makar i bivšu, stvarnost. Njihova istrgnutost iz konteksta života 
izgleda a priori nasilna, pa i da nije izvršen svjesantan cilj nasilja. 
Ponekad, a to nije rijetko, upravo i jeste riječ o agresiji i nasilju kao 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

107metodu građenja zbirki. Tu muzeji pokazuju da bi se jedino pot
punom transformacijom mogli osloboditi fatalnih atavizama. Na
silje je, naime, svjesno pustošiti i osiromašivati jednu kulturu da 
bi se napunile zbirke, nasilje je priznavati prekupovinom legalnost 
beskrupuloznoj trgovini, nasilje je ubijati ili zatvarati retke primerke 
životinja (kao što je nasilje, uostalom držati životinje u kavezu), 
nasilje je pustošiti sela da bi se na jednom mjestu pravila idila 
s  pretenzijama na „originalnost“, nasilje je emocionalno nabijene 
ambijente zbirki pretvarati u sterilne „objektivne“ muzejske po
stavke... Muzeji su osuđeni na reprezentativnost, ako pod time 
podrazumijevamo fizičku zakonitost koja ih goni da kompleksnu 
istinu sačuvaju i kazuju s njenim najvažnijim djelovima. To je, 
kao i apstraktno slikarstvo, dio realnog razmišljanja. No, nasilje je 
nad istinom izabrati najbolje da bi se dokumentovala kompleksna 
različitost i sve nužne oscilacije. Što se tiče prve „reprezentativnosti“, 
tehnologija će moći bitno smanjiti frustraciju imperfekcije. Ali 
poslednje će više zavisiti od samog razmišljanja u muzejima. Zaista, 
muzeji imaju pravo na „excellence“, ali i dužnost da kažu cijelu isti
nu. Hijerarhizacija predmeta u muzejima je prenošenje ljudskih 
mjerila i pogrešnih odnosa u objektosferu koje se „ne tiču“ ljudske 
slabosti: među predmetima ne može postojati hijerarhija. Svaki 
predmet je i trivijalan i važan u zavisnosti od mjesta i ideja koje za
uzima unutar nekog konteksta.

Kritički duh, koji u tolikoj mjeri nedostaje tradicionalnim mu
zejima koji su zamišljeni kao poslušni izvršitelji gotovih koncepata, 
jedini je izvor stvaralaštva. Savremena muzeologija je kritika koja se 
brine za funkcionisanje komunikacionog sistema muzeji–kritika–
publika, definišući poslanstvo muzeja prema filozofiji odnosa čovje-
ka prema cjelokupnom naslijeđu.

Muzeji i zemlje u razvoju
Kad je riječ o krizi i o kritici muzeja, rasprava na ovu temu ima 

kontradjelujuću ambiciju. Oni kojima stvarno i hitno treba pomoći, 
uz sve probleme koje muzeji imaju, nisu u Evropi niti u Severnoj 
Americi: nerazvijeni i zemlje u razvoju plaćaju višestruki danak 
trećoj tehnološkoj revoluciji.



108

TOMISLAV ŠOLA

Podstaknut nastojanjima i rezolucijama UNESCO-a, i sam 
ICOM našao je za shodno da radni deo Generalne konferencije 
u Londonu 1983. godine posveti zemljama u razvoju. Umjesto da 
snažnim rešenjem da čvrstu dijagnozu stanja i pruži konstruktivne 
mogućnosti za rješavanje problema, ICOM se pokazao nemoćan i, 
na nivou delotvornog, ne deklarativnog, nemoćan da u rješavanju 
tih problema pruži ikakav doprinos izvan skupih angažmana koje 
nudi posredstvom UNESCO-a. I svjetska muzejska organizacija 
pripada razvijenima koji su, donekle i razumljivo, zainteresovani da 
rješavaju svoje prioritetne probleme.

Ako razvijene zemlje poznaju teškoće muzeja, nerazvijene se 
bore s problemom samog uspostavljanja muzejske službe. Mate
rijalno siromaštvo destimuliše velike prestižne gestove. Muzej je, 
ako ne emanacija, a ono bar posljedica moći, a tradicionalni muzej 
kojeg definiše i vladajuća muzeologija, izraz je moći i načina razmi
šljanja evropske građanske klase prošlog vijeka. Ako okolina stvara 
muzeje u smislu u kojem Ž. A. Rivijer tvrdi da je muzej „ogledalo 
društva“, onda je na nivou etničkog, pitanje dobrog ukusa očekivati 
da u Africi postoje muzeji slični evropskim. Kritikujući građane koji 
su okruženi predmetima Sartr u Mučnini kaže kroz usta glavnog 
junaka: „Prošlost, to je raskoš koja pripada samo posednicima.“ 
Nije bez cinizma, ali i puno istine koju, doduše, ne bi trebalo pri
hvatiti. Treći svijet ima ne samo pravo na prošlost, nego i oba
vezu, jer je genetska obaveza svakog identiteta, pa i kulturnog, da 
se nastavi i reprodukuje. Identitet zemalja u razvoju nije onaj raz
vijenih zemalja, a ta fundamentalna razlika trebalo bi da ima za 
posljedicu i fundamentalno različit pristup muzejima, naravno, ako 
govorimo o tradicionalnim muzejima. Nova muzeologija postiže 
takav nivo opšte prihvatljivosti, ali s jasnim praktičnim uputstvima 
da može važiti za sve identitete, pa tim argumentom dokazuje svoju 
superiornost pred tradicionalnom muzeologijom. Obavezani na 
naučno tumačenje i prosvjetiteljski pristup, evropski tradicionalni 
muzeji trpe farisejsku frustraciju: podilaženje moći i objektivnost su 
u prevelikoj nesrazmeri. Od tradicionalnih muzeja, osim tehničkog 
iskustva, nerazvijeni ništa ne mogu naučiti. Evropski muzej je pri
strasan i predstavlja sredstvo diskriminacije društvenih grupa.

Savremena muzeologija mora pronaći način da kibernetički po
sreduje u uspostavljanju mehanizama za očuvanje baštine u ze



PREMA TOTALNOM MUZEJU

109mljama u razvoju. Ne smije se dogoditi da neometano teče proces 
kolonizovanja duha kao još jedan od suptilnih kolonizacionih pro
cesa koji se ovih decenija događaju u svijetu. Najjače oružje borbe 
jeste sama nova muzeologija, a najjači metod jeste tehnologija 
komunikacija, koja će, ako ne postane sredstvo kulturne reproduk
cije i odbrane, postati grobar identiteta svijeta u razvoju. Izvoz iden
titeta u zemlje u razvoju opasniji je od izvoza političke moći ili 
ekonomske zavisnosti. Ideja galerije slika je nezamisliva na Dalekom 
Istoku, pa ipak ih ima sve više. Niti ideja tradicionalnog muzeja ili 
zbirke, kakve ih ima Evropa, nije prirođena toj duhovnoj situaciji, 
a da ne govorimo o evropskoj ideji originala i originalnosti. To je 
varvarska isključivost, pa ipak zamenjuje, recimo suptilne istoč
njačke odnose prema okolini i artefaktima. Kao što uvoz tehnologije 
stvara tehnološke zavisnike, tako i uvoz tuđeg kulturnog predloška 
imobiliše žive procese dotičnog kulturnog entiteta i čini ga zavisnim. 
Darežljivost istoka i zapada u kulturnim produktima i stipendijama 
ima svoje mračno naličje. Na izvjestan način to kaže i već spomenuti 
francuski izveštaj Nora-Mink: „Informacija je nedeljiva od svoje 
organizacije, od svog načina uskladištenja“. Stoga bi korišćenje 
tuđih banaka podataka bilo „jednako prihvatanju kulturne alijen
acije. Uspostavljanje banaka podataka tvori, dakle, imperativ suve
reniteta“41. U osnovi, ni muzeji nisu ništa drugo, nego oblik banke 
podataka, a treba znati da će tek jedan deo njihovog fundusa biti 
trodimenzionalnog karaktera. Šta će biti s onima koji neće moći 
uspostavljati takvu informacionu mrežu? Znači li to da je kulturna 
kolonizacija neizbježna? Sudeći prema poznatim okolnostima u svi
jetu, bez ulaganja značajnijeg napora, u kojem muzeji moraju da 
odigraju presudnu ulogu, kriza identiteta završiće se katastrofanlim 
posljedicama. Uz to, tradicionalni evropski muzej nije naročit način 
čuvanja identiteta On nudi sliku prošlosti ne mnogo drugačije no 
što nam je nude grobovi s arheoloških lokaliteta. To mnogo jasnije 
vide stručnjaci izvan muzeja: „Ima li danas i jedna kultura koja 
nema sredstava da se izražava na malom ekranu šansu da preživi 
osim u muzejima i u barskim folklornim programima za turiste’’42? 
To je bila riječ o televiziji, a šta bi trebalo reći o šansama kulture 
kad nastane pakleni ritam telematike koja objedinjuje najmoćniju 
tennologiju – televiziju, kompjutere i satelite? Već je Malro sasvim 
jasno video da zapad civilizuje obojene rase, a ti ljudi postaju na



110

TOMISLAV ŠOLA

lik na nas, u gorem izdanju, postaju „zapadnjaci drugog reda“. Mu
zeji su efikasan dio te iste kolonijalističke politike i time u potpu
nosti i do ironije izdaju inherentnu prirodu svog poslanstva. Dilon 
S. Ripli kaže: „Proučavanje obrazovanja i komunikacije objekti
ma i izložbama morali bi biti od posebnog interesa u  zemljama 
u  razvoju gdje su ogromne populacije u procesu munjevitog pri
lagođavanja tehnologiji, svijetu nauke i modernoj svakodnevni
ci“43. Samo, problem upravo tu i leži: i potrebe i načini rješavanja 
prilagođavanja novom svijetu su različiti. Različite su i  mogućno
sti. Upravo tu zakazuje muzeologija, ali zakazuje, naravno, i mu
zejska praksa. Praksa je primjena i stoga je oduvjek primjerena 
konkretnim situacijama, što se sadašnjih mogućnosti pomoći ze
mljama u razvoju tiče, pomoći u smislu uspostavljanja muzeja 
i održanja kulturnog identiteta, svi putevi su još uvjek zakrčeni 
osvajačkim ambicijama, ideološki i kulturno prepotentnog i tehno
loški superiornog razvijenog svijeta. Luvr je potpuno besmislen 
u Indiji, a afirmisati ga tamo kao cilj predstavljalo bi subverziju. 
Luvr u Indiji nije ni moguć ni potreban, a kao ideja može svojom 
destruktivnošću zasenjivati i ometati realne lokalne inicijative. 
Efekat sadašnjeg eksporta muzeološke teorije i, konačno, prakse je, 
čak i da se događa kroz UNESCO, produbljivanje krize identiteta 
građenjem argumenata za kompleks manje vrijednosti. Mit tehnolo
gije i vlasništva nad dobrima, potvrđen uspostavljanjem zapadnog 
društva obilja, predstavljaju vrhunske razloge za osjećaj nemoći 
i zavisnosti u zemljama u razvoju. Parole kao „black is beautiful“, 
„small is beaufitul“ i kampanje svih alternativnih vrsta samo su 
spoljni znak duhovne pobune protiv kulturnog terora, čak unutar 
samih razvijenih zemalja. Novi talas muzeja zapada koji nastoji 
da zadovolji bar dio manjinske potrebe za izdvajanjem iz mega-
kulturnog modela, predstavlja ujedno i prvi izvozno upotrebljiv 
oblik muzejske prakse za zemlje u razvoju. Jedno je, naime, sasvim 
sigurno: ako su u zemljama trećeg svijeta muzeji a priori u krizi, 
onda treba pitati da li su oni zaista i neophodan oblik rješavanja 
problema baštine. Možda takvi muzeji nisu potrebni tim zemljama? 
I muzeji Evrope napravljeni su onda kad je industrijska revolucija 
objavila smrt tradicionalnoj kulturi. Revolucijski šok, umjesto 
dotadašnje evolucije, probudio je prihvatljivu svijest o  potrebi za
štite svijeta u nestajanju. Današnji tradicionalni muzej se činio 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

111najpodobnijim mehanizmom, ali već imamo vijek-dva dugo isku
stvo. Uostalom, tradicionalne kulture u zemljama trećeg svijeta još 
žive i možda im za osiguranje kontinuiteta nisu potrebni muzeji. 
Moderni muzej je recept, kao što je rečeno, sasvim specifičnih 
okolnosti i drugog vremena. Stoga, instaliranje nekog muzeja u srcu 
neke žive afričke kulture može imati upravo suprotno djelovanje. 
U duhu evropskog razmišljanja i koncepcije tradicionalnog muzeja, 
istovremeno s procesom muzealizacije u takvim okolnostima, 
traje proces monetarizacije. Kulturni produkt, odnosno muzejski 
predmet postaje roba i, posledično, gubi svoj primarno kulturni 
karakter.

Kakav muzej treba, makar i evropeizovanom Egiptu, kad se toli
ko razlikuje od Evrope? Službeni podaci priznaju postojanje 56% 
nepismenih, sistem funkcionisanja društva je nestabilan, dohodak 
po glavi stanovnika (uprkos poboljšanjima) izuzetno nizak itd. Novi 
mastodontalni muzej Egipta, čije projekte nadgledaju ICOM-ovi 
stručnjaci finansira UNESCO-a, verovatno će biti napravljen onak
vim kakvog bi ga poželeo Pariz. Samo, Egiptu možda traba nešto 
drugo. Ili, Egipat taj teret nije u stanju samostalno da nosi. Logika 
politike i velikog biznisa nudi svijetu konvergenciju kultura tj. 
njihov nestanak. „Koka Kola“, „Levis“, „Fanta“ i svi oblici trans
kontinentalnih korporacija svešće izvore našeg identiteta na uzak 
broj predložaka: svijet će postati ogromno jedinstveno tržište, ma
nipulabilno i podatno za autoritativni diktat konzumerizma. U logi-
ci politike i biznisa nema, dakle, sentimenta za pojedinačne identi-
tete. Muzeji Evrope i zemalja s evropskim kulturnim modelom ima-
ju dva velika zadatka: da počnu zdravo da služe Evropu, promenivši 
sebe, i da se odreknu prava na ekskluzivni patent u odnosu prema 
baštini, promenivši ekspanzionističku kulturnu politiku.

Gigant poput Metropoliten muzeja ne bi u zemljama u razvoju 
trebalo da bude relevantan uzor. U 1983. godini prihod tog muzeja 
je bio 183 miliona dolara Ovo se, sravnjeno s podatkom da u trećem 
svijetu ljudi umiru od (prozaične) gladi, pokazuje kao tragična ne
srazmjera. Bez socijalnog dramatizovanja takvih podataka ili bez 
političkog interpretiranja jasno je da ni problemi, a kamoli načini 
njihovog rješavanja nisu isti.

Sadašnja muzeologija, tautološka i normativna, već stotinu go
dina se bori s pogrešnih pozicija za svoju afirmaciju. Njen prvi 



112

TOMISLAV ŠOLA

zadatak, da bi postojala, jeste da se odrekne privlačnih pravila i sim
plifikacija. Kada bi nekim slučajem, izaberimo makar i nespretan 
primer, neki filozofski pravac odlučio da uspostavi svoje muzeje, 
muzeje svog identiteta i učini ih jedinim i jedinim mogućim, svi 
ostali pravci filozofije izgubili bi pravo na postojanje. Muzeji su, 
naime, emanacije identiteta, a unifikacija muzeja značila bi ustupak 
stapanja tih identiteta.

„Svaka kultura i svako doba ima svoj najdraži model percepcije 
i znanja kojeg je sklona da propiše za sve i svakoga. Obilježje našeg 
vremena je odbojnost prema nametnutim modelima. Odjednom 
nam je jako stalo da stvari i ljudi pokažu svoju posebnost u pot
punosti. U tom novom stavu je duboka vjera, vjera koja je usmje
rena konačnoj harmoniji svega živoga“44..

Rješenje egzistencijalnih pitanja muzeologije i rješenje buduć
nosti muzeja nalazi se uveliko u novoj tehnologiji. Ona je, kako je 
već rečeno, i stvarni izlaz za muzeje u zemljama u razvoju i, ujedno, 
prečica koju će te zemlje moći da koriste u unapređenju svog 
odnosa prema baštini.

„Bez obzira na to da li naša umetnost izražava ili ne naše osva
janje svijeta od velikih otkrića do kraja Britanske imperije, Imagi-
narni muzej se rađa s nezavisnošću trećeg svijeta i zanimljivo je 
da se pronalazak usavršenog fotografskog postupka, bez kojeg bi 
se Imaginarni muzej rodio mnogo kasnije, vremenski podudara 
s oslobođenjem Indije. I umetnosti su se emancipovale, i pre no što 
prođe jedno stoljeće, u prvoj Riznici Imaginarnog muzeja nalaziće 
se ostvarenja iz cijelog svijeta“45. Ima, dakle, vizija i zakonitosti 
o  kojima premalo vodimo računa. Jedino što tješi jeste da je riječ 
o  procesima koje naša neosjetljivost može samo da odgodi i pro
duži, ali ne i da spriječi.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

113MUZEJ I PUBLIKA

Odnos
Publika je blagoslov i prokletstvo savremenih muzeja. Moderni 

muzeji, muzeji drugog talasa, tj. muzeji kakve je definitivno uspo
stavio devetnaesti vijek i prve decenije dvadesetog, deklarativno 
su već bili opredijeljeni za demokratsku koncepciju koja je podra
zumijevala ničim ograničavanu publiku. Ipak, stvarnost je bila la
godna uz probranu i radoznalu publiku koja nije imala potrebu da 
bude uveravana i privučena. Porastom kvaliteta življenja, krug onih 
koji su imali sve više neispunjenog vremena i koje je trebalo privući 
u muzeje sve je više rastao. Svijest o misiji, o poslanstvu muzeja 
nije sasvim nova, ali se pretvara u redovnu praksu tek poslednjih 
nekoliko decenija. Opšta kriza identiteta, kriza planetarnih razmera 
koja se ne događa samo u antroposferi nego i u ekosferi, uzrokovala 
je napor brojnih mehanizama civilizacije da pronađu model pre
življavanja. Pošto je to zadatak za sve i svakoga istovremeno, muzej 
je prepoznat kao jedan od dragocjenih korektivnih mehanizama 
upravo na nivou uticanja i uvjerljivosti. Kako umjetnici najsrećnije 
formulišu i velika pitanja i velike odgovore (i velike dileme), tako 
se za to vrijeme nastanka muzeja kao svojevrstan moto mogu 
uzeti riječi poljskog pjesnika ranih tridesetih godina 19. vijeka, 
Kažimjerža Brodžinskog (Kazimierz Brodzínski): „Onaj ko živi 
s prošlošću, dvostruko živi“.

Homo sapiens je, ipso facto, homo memorabilis. Danas, kad je 
afirmisana vrijednost iskustva kao svojevrsnog uzvraćanja, jasno 
je da raspolaganje iskustvom predstavlja zalog bržeg i lakšeg rješa
vanja dilema pred kojima se čovječanstvo nalazi. Između ostalog, 
publika je izgubila čvrsto strukturisanu okolinu, a muzej je jedna 
od onih novih institucija koja nastoji da ispuni nove potrebe. Zato 
je i moguće da kustos Metropoliten muzeja definiše muzej potpuno 
u smislu publike i njenih potreba, kao „ustvari moderni hibrid 



114

TOMISLAV ŠOLA

uzgojen s isprepletenim osobinama katedrale, kraljevske palate, 
pozorišta, škole, biblioteke, a prema nekim kritičarima, i  robne 
kuće“46. Tradicionalni muzej se uglavnom miri sa činjenicom da je 
publika novi značajni parametar, ali ne čini dovoljno da bi poten
cijalni interes i oživeo ili da bi publiku privukao sebi. Razlog je 
mnogostruk.

Publika, kao novi parametar, ujedno je i ujedinjujuća stavka 
i  tradicionalnih i reformisanih muzeja. Jedan nestručnjak dobro 
izražava klasični stav prema ulozi muzeja; a taj je da „stvori ugodan 
i neuobičajeno zanimljiv artificijelni ambijent“47. Na tome se ambi
cije tradicionalnog muzeja zaustavljaju i kad je riječ o mišljenju 
djela stručnjaka. Novi muzeji se toga ne odriču, iako na tome ne 
insistiraju, ali nadograđuju zadatak muzeja insistiranjem na „slu
ženju“ publici. To subordiniranje ih izvrgava, naravno, nekim opas
nostima, a i zlobnim komentarima od strane zagovornika tradicio
nalne kulture.

Da orijentacija ka publici nije samo floskula i da nije tek dosetka, 
svedoče sve analize ponašanja čovjeka u kriznim vremenima kakvo 
je ovo naše. Analize koje prate dugotrajni proces sekularizacije crkve 
donose podatke da se u opštoj krizi identiteta značajan postotak 
mladih ljudi obraća crkvi. U crkvi traže izgubljeni identitet, obećanje 
i nadu, nešto što će im kao koordinatnim sistemom strukturisati 
navodnu slobodu. Smisao muzejskog angažmana nije da se takmiči 
s ostalima za naklonost publike. No, od takvih podataka muzej bi 
morao da uči o svijetu u kojem postoji i o potrebama koje sa svoje 
strane takođe treba da ispunjava. Zadatak muzeja nije ni imaginaran 
ni izvan savremenog konteksta. Nova aktuelizacija publike i njenih 
potreba učinila je bržim transformaciju muzeja od institucije u slu
žbi sopstvenog sadržaja, slično birokratskoj samodovoljnosti, u insti
tuciju s jasnim zaduženjima u ispunjavanju kompleksnih duhovnih 
potreba jedne socio-kulturne situacije. Upravo zbog toga su danas 
sve ređi opšti, univerzalni enciklopedijski muzeji, a sve češći „pri
mijenjeni“ muzeji, s tačno definisanim područjem djelovanja. Mu
zej nije više nešto što, recimo u nekoj metropoli, treba da postoji 
samo na najljepšem trgu uz gradsku vjećnicu i pozorište. Muzej je 
potreban i njega osnivaju periferijski centri, seoske zajednice itd.

U Evropi se šezdesetih godina dvadesetog vijeka, ne bez razloga 
koji su kulminirali krajem decenije, sve češće zahtijevala „društvena 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

115relevantnost“ kulturnih programa. U naprednoj muzejskoj sredini 
i zemlji gdje je cvao jedan od najznačajnijih alternativnih pokreta, 
u Holandiji, trebalo je očekivati i napredak muzejskog koncepta, 
baš u tom smislu. Žan Lering (Jean Leering)48, poznati muzejski 
radnik, tih godina direktor muzeja Van Abe u Ajndhovenu, govorio 
je o potrebi da prihvatimo i spoznamo „poruke zajednice“. U istom 
smislu, iako ne tako socijalistički obojeno, anglo-saksonski svijet 
govori o kulturnoj „politici orijentisanoj na zajednicu“.

U čitanju potreba zajednice jedna stavka zauzima posebno 
mjesto: razumjevanje tehnologije. U današnjem svijetu, koji će 
i problem muzejske komunikacije morati da rješava na nivou nove 
tehnologije, razumjevanje i proučavanje konteksta tehnologije pruža 
odgovore na urgentna pitanja: „Današnjoj omladini se ne dozvoljava 
pristup tradicionalnom tehnološkom nasleđu kroz vrata tehnološke 
svijesti“49. Isti autor dalje kazuje kako su ta „njima jedina moguća 
vrata“ zatvorena. Ne bi trebalo tvrditi da je riječ o zatvorenosti koli
ko o nerazumijevanju problema i mogućnosti. Muzej je nedvo
smisleno jedan od najatraktivnijih načina inicijacije u znanje ili 
u  kreativan odnos prema okolini. Na takav način služeći društvu, 
muzej postaje mehanizam neophodnog strukturisanja, „organiza-
tor život“. „Razumno društvo moralo bi da daje spektar institucija, 
od sasvim neobaveznih do čvrsto strukturisanih. Potrebne su nam 
otvorene učionice jednako kao i tradicionalne škole“50.

Jedan od zadataka muzeja je da sam sebi raščisti put afirmacije 
u društvu revidirajući, sada već negativna, predubeđenja o svo
joj prirodi, poput onog da je postao sinonim za odbačeno i bivše. 
Popularna književnost i stripovi eksploatišu i nameću senzacio
nalističke i egzotične konotacije. Kojiput stvarna slika nije mnogo 
drugačija od tih predrasuda, a tome malograđanski muzej i sam 
pridonosi. Svjestan kvaliteta, ali i mana svog muzeja, direktor Muze-
ja Viktorije i Alberta (Victoria and Albert Museum) daje u jednom 
tekstu savršen prikaz atmosfere muzeja kao aristokratskog tavana, 
senzacionalnih cena i još senzacionalnijih krađa, kao zbunjujućih 
predložaka najšire publike51.

Duhovna snaga je oduvijek nadgrađivala fizičku, a svaki puni 
trbuh se pre ili kasnije nastojao dekorisati insignijama intelek
tualnog života. U tome, dakako, nema ništa a priori loše, jer su 
u zadovoljavanju na prvom mjestu nagonske potrebe. Ipak, ta 



116

TOMISLAV ŠOLA

izdignutost kulture, činjenica da predstavlja viši oblik komuni
ciranja, izvor je njene mitologizacije i to od strane njenih kreatora 
i od strane potrošača. Prirodna težnja kulture da dosegne što sa
vršenije oblike djelovanja i što finije oblike komunikacije uzeta 
je kao pretekst za elitističku mistifikaciju. Onima koji u kulturi 
žele da zadrže povlašćeni status odgovara elitni imidž kulture. 
Oni koji u kulturu na svaki način žele da dospiju, koji su, dakle, 
podlegli mitologizaciji, te ne vide da su i sami protagonisti neke 
kulture, vole da veruju u njenu nedosežnost i uzvišenost. Sve ovo je 
primjenjivo i na muzeje. Ako se muzeji uspostavljaju, prečesto, zbog 
političkog prestiža, posjećuju se zbog kulturnog. Od šezdesetih 
naovamo u zapadnoj Evropi i Sjevernoj Americi napravljene su 
brojne studije muzejskih posjetilaca Većina komentatora se slaže 
da je „značajan“ rezultat tih istraživanja u tome da znamo da su 
nam pretpostavke bile potpuno tačne. Osnovna, stvarna muzejska 
publika su pripadnici gornjeg srednjeg sloja, dobro situirani, s višim 
ili visokim stručnim obrazovanjem. Sve specifične akcije muzeja na 
marketingu i odnosima s javnošću mogu se, kad je o njima riječ, 
svesti na minimum jer oni u muzeje dolaze jer ih smatraju važnima 
i relevantnima. „Ostatak“ publike čini školska omladina kojoj je 
posjećivanje muzeja dio inicijacijskih aktivnosti škole, turisti koji su 
najbizarniji soj muzejskih posjetilaca i, naravno, snobovi. Nijedan 
muzej koji je natprosječno posjećen neće priznati vjerovatnu činje
nicu da se, obzirom na željeno i idealno, u većini slučajeva radi 
o pogrešnim motivima posjete, to jest, ne onima koji se priželjkuju 
i koji se provociraju.

Turisti su posebna vrsta muzejskih posjetilaca. Iako je pretežan 
dio posjetilaca nekih muzeja upravo turistički, turisti nisu matična 
publika muzeja. Ekspanzivni, savremeni nomadizam pati od pre
velike ambicije i površnosti. Svako preambiciozno planiranje ima 
svoj uzrok u neznanju i nepoznavanju. Zbog toga su i mogući 
turistički aranžmani koji nude obilazak Pariza u „4 sata“. „Posjeta“, 
naravno, uključuje Luvr. Posjeta muzeju kao alibi za kulturni i inte
lektualni život raširen je sindrom, a samo je najizrazitiji kod turi
stičkih posjeta, naročito onih organizovanih. Opet je, sljedstveno 
prirodi tradicionalnih evropskih muzeja, na djelu ritualno usvajanje 
vrijednosti koje fizičku zbliženost želi da smatra duhovnim isku
stvom. Mona Liza je, naravno, vrijednija kao cilj nego kao direktno 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

117iskustvo kakvo se nudi posjetiocu Luvra. Sitna sličica u niši, oklo
pljena centimetrima neprobojnog stakla i „opkopom“ od razape
tih konopaca, okružena bučnom gomilom i neverovatnim tuma
čenjima vodiča, stoji ondje kao zalog i komprimat cjelokupnog 
nerazumijevanja kulture i barijera koja se s istim žarom održava 
i s jedne i s druge strane. Jednima treba mit i fama kao surogat real
nog, a drugima treba sigurnost ili prestiž elite.

Demokratizacija donosi mnoge rizike, od kojih većinu treba 
prihvatiti, ali tek će nas nova tehnologija izbaviti iz dilema i ne
rješivih situacija koje populistički pokret u muzejima donosi: Sik
stinska kapela, da spomenemo samo jedan od hiljadu sličnih 
primjera, ozbiljno je ugrožena vlagom ljudskih tijela hiljada onih 
koji će fizičkom prisutnošću željeti da izvrše simbolično usvajanje 
remek-djela zapadne kulture. U logici velikih brojeva i budućem 
tehnološkom environmentu biće tek simpatičan romantizam tvr
diti da je fizičko iskustvo, suočenje sa stvarnim predmetom neza
mjenjivo. To je isto kao i tvrditi da svi arhivski dokumenti moraju 
biti u svom originalnom obliku pristupačni i učenicima za izradu 
maturskog rada. Onima koji se moraju suočiti s originalom, bilo da 
je riječ o arhivu ili muzeju (svježiji um ionako teško uočava temeljne 
razlike), taj će kontakt biti uvijek omogućen.

U svijetu tržišnih odnosa, gde svaka vrijednost ima i svoju cijenu 
u razmjeni dobara, kultura je tek jedan dio. Merkantilna civilizacija 
može varvarskom hrabrošću svemu da odredi cijenu pa tako i svaki 
kulturni događaj ima svoj ekvivalent u novcu. Sve što se uzima plaća 
se, a što je izostavljeno iz sistema nije, znači, vrijedno. I obrnuto, sve 
što je važno i vrijedno mora biti skupo do nedostupnosti. Jedino 
kultura izdaje ova pravila jer stalno nastoji da se izbori za sopstvenu 
logiku izvan monetarizacije. Besplatan ulaz u muzeje funkcioniše 
s teškoćama i u nacijama s najvišim nivoom opšte kulture. Ta izdaja 
pravila „vrijedno = skupo“ umanjila je posetu u Muzeju umjetnič-
kog zanatstva (Kunstgewerbe Museum) u Hamburgu, a povratak 
na plaćanje ulaznica značio je i ponovni porast posjete52. Novac je 
moć, sublimacija moći preko kulturnog prestiža je i posjeta muzeju, 
a plaćanjem se stiče osjećaj vlasništva i legalnost usvajanja. Snažni 
malograđanski sloj koji bdi nad elitizmom muzeja, jer im daje 
markaciju za filozofiju uspeha i uspona, u ime svojih aspiracija 
u  društvenom uzdizanju sabotira sva nastojanja koja poništavaju 



118

TOMISLAV ŠOLA

rezultate te zabune. Susret s nižima u hijerarhiji taj sloj doživljava 
kao napad na status i kao stvarnu opasnost pada. U nedostatku 
duha malograđanin sve poima fizički. U SAD taj isti sloj je postao 
dovoljno bogat da je od muzeja načinio utvrđenja svog prestiža. 
Članstvom, rangirani po visini priloga, malograđanin zaista fizički 
osjeća hijerarhijske stepenice; zajednički svečani ručkovi događaju 
se u sve užem, intimnijem krugu što je veći ulog, a pečat moći 
i svjedočanstvo usvajanja je mogućnost da odlučuje o sadržaju 
muzeja bilo utičući na politiku kolekcionisanja ili predajući muzeju 
sopstvenu donaciju.

Malograđanin ne može da bude ni u muzeju, a da ga ne promatra 
najpre kao materijalnu vrijednost. Otuda omiljeni izrazi kojima opi
suje „vrijednost“ zbirki: basnoslovno, neprocjenjivo, riznica, blago 
itd. I sama posjeta muzeju je sublimirani akt koristoljublja. Za 
razliku od malograđana, snobovi su gotovo pjesnici. S pređašnjima 
imaju zajedničko jedino nerazumjevanje muzeja, ali je smisao 
tog nerazumevanja različit. Malograđanin poštuje muzej kao 
mehanizam moći i prestiža, ali prezire sve njegove druge osobine, 
– osim materijalnih, a snobovsko poštovanje je bezgranično i bez
rezervno, ako su poznavaoci, koji su izvor njegove svekolike inspi
racije, rekli da je (muzej) vrijedan takve privrženosti. Snobovski 
kompleks manje vrijednosti ne osvećuje se u nastojanju da potčini 
kulturnu vrijednost nego, upravo obratno, da se toj kulturnoj vri
jednosti potčini. Snobovi su najbolji animatori interesa za muzej 
i korisni su dok mit koji grade ne postane preuveličan do odbojnosti. 
Kako snobove krasi živ interes i izuzetna imitativna sposobnost, 
mogu se pretvoriti i sami u „reproduktivne“ poznavaoce i steći 
izvjesnu sposobnost vrednovanja.

Govoreći o pogrešnim motivima muzejske posjete, treba znati da 
je riječ o univerzalnom problemu publike u kulturi. Razmišljanje 
A. Žida još uvijek ima realan osnov: „I ne čudim se previše što se, 
u  tako preduzimljivom društvu kao što je parisko, može naći do
voljno publike da se jednom nedeljno ispuni ogromna dvorana 
s ljudima koji dolaze da vide kako naši najslavniji glumci recituju 
stihove koje oni nikad neće ni pomisliti da čitaju. Smatraju da na
izgled uživati u umjetničkom djelu, ipak zaslužuje nekoliko sati 
dosađivanja“53. Jedino bi mu se moglo prigovoriti na fatalističkom 
skepticizmu: do življih duhova poruka kulturnog čina ipak 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

119dospjeva. Uostalom, unutar široko shvaćene umjetnosti, a danas 
smo na to konačno prisiljeni, muzeji su art-mediji ili će to tek 
pokazati. Višeslojnost i složenost art-medija čuvaju u sebi bezbroj 
motiva za publiku. Metropoliten je napravio veliku izložbu Bla-
go Drezdena koja je bila izvrsno posjećena. Većina izloženih stvari, 
kako kaže direktor muzeja54, ima svoj jednako efektan ekvivalent 
u samoj zbirci Metropolitena, ali rezultat njihovog izlaganja ne 
bi bio uporediv s rezultatom izložbe. Publiku neodoljivo privlači 
egzotika i rizik dopremanja predmeta izdaleka, spoznaja nekog 
truda koji je učinjen „samo za njih“. U ovom vremenu, jedno je si
gurno: i pogrešne i prave potrebe, kao i pogrešni i pravi motivi 
prisustvovanja kulturnom činu, pa bio on i muzejsko događanje, 
izborili su pravo na postojanje. Stoga je bitno da ih poznajemo.

Elitizam je jedina šansa vrhunske umjetnosti i nauke, a popu
lizam je jedina šansa za pravedni svijet, pa u konsekvenci možda i za 
njegovo preživljavanje. Populizam nije nužno i grijeh protiv kulture, 
nego je, a to je važno, davanje šanse i akcija ekspanzije duha. 
Naravno, ako podrazumijevamo da je elitizam isto što i vrhunski 
dometi, a popularizovanje isto što i širenje kruga proizvođača i po
trošača umjetnosti.

Omasovljenje obeju kategorija nije samo demokratska dosjetka 
nego diktat logike promenjenog environmenta. Nove potrebe i novi 
mediji komunikacije učinili su demokratski zaokret u mnogim 
djelatnostima dijelom modela preživljavanja. Danas već možemo 
da govorimo o širokoj bazi „elitne“ kulture. Upravo zahvaljujući 
edukaciji, efikasnosti audio-vizuelnih medija i slobodnom vremenu, 
sve više ljudi prihvata izazov i mogućnosti kulturnog čina. Stoga je 
jedva moguće prihvatiti cinizam A. Žida: „Ja mrzim gomilu; ona 
ništa ne poštuje. Sva nežnost, sva senzibilnost, sva ispravnost, sva 
ljepota se u njoj kvari, lomi, iskrivljuje... (...) a kad joj se divim, 
divim joj se s balkona“55. Prosječni građani, tradicionalno nastro
jeni, takođe ne vole kulturu koja ima aspiracije da bude široko 
prihvaćena. Realno jeste da obraćanje velikom broju i u politici, 
a kamoli ne u kulturi, znači nužno snižavanje nivoa komunikacije. 
Ali ne smeta ako se komunikacija smatra nužnom i nije pravilo da 
je propadanje jedini rezultat.

U okolnostima novih medija i u situaciji kad je počela da se 
osjeća kriza djelatnosti, muzeji su bezrezervno prihvatili načelo 



120

TOMISLAV ŠOLA

što više posjetilaca. To vrijeme šezdesetih i početka sedamdesetih 
godina je za nama. Cilj omasovljenja posjete nije napušten, ali sad 
je vrijeme novog naglaska na kvalitetu posjeta. Naravno, muzeo
loške generalizacije, kao i ovaj rad, imaju svoja ograničenja, iako 
i dalje ostaju privlačne. Sigurno je da Holandija, gdje je posjeta 
muzejima udvostručena upravo u poslijednjih sedamdesetih godina 
dvadesetog vijeka kao poslijedica, između ostalog i popularizatorske 
politike, ne treba više da insistira na kvantitetu koliko na kvalitetu 
posjete. Istovremeno, situacija kod nas nužno zahtijeva snažne 
popularizatorske udare i sistematičnu kulturnu akciju.

Kao što je turistički marketing Sikstinske kapele premašio recep
tivnu sposobnost samog mjesta, tako se i muzejima događa da usta
nove nisu u stanju ni osobljem, ni opremom ni prostorom, a ni 
programom, da prate iole značajniji porast broja publike. Popularni 
ili bar masovno posjećeni muzeji predstavljaju poseban tip 
problema od cirkulacije do novih kapaciteta pomoćnih prostorija 
i broja osoblja. Uostalom, preveliki broj posjetilaca može u nekim 
situacijama ozbiljno da ugrozi sigurnost muzejskih predmeta. 
Istinita je i provokativna konstatacija H. Gluzberga da „čovjeku s 
ulice muzeji uopšte nisu zanimljivi“, ali mu isto tako treba vjerovati 
kad tvrdi da „muzeju treba podrška čovjeka s ulice i njegovo budno 
zanimanje“56. Tom logikom se rukovode novi oblici muzejske 
prakse u svijetu kao stvarni oblici obnove i preživljavanja muzejske 
institucije, tamo gdje svaka neefikasnost rađa efikasne alternativne 
oblike djelovanja.

Upravo kad je riječ o razlozima ili obrazloženjima krize muzeja 
uvijek se radi o problemu gubitka identiteta samih muzeja: „Publika 
u većini nema isto poimanje umjetnosti i kulture kako imaju muzeji. 
Muzeji su oduvijek propagirali elitističku, urbanu kulturu...“57. Nije 
li tradicionalni muzej u položaju profesora koji predaje isključivo 
studentima koji bez ikakvih teškoća prate nastavu? I muzej se 
obraća, poslužimo se terminom Harolda Rozenberga (Harold Ro
senberg), „zajednici znalaca“, ali šta je s onima drugima? Opšti je 
stav i istoka i zapada, svakog zbog svojih motiva, da nema drugo
razrednih ljudi kojima ne treba ili koji ne zaslužuju kulturni proiz
vod. Socijalizam duguje pažnju svakom građaninu, jer to duguje 
svojim političkim načelima. Kapitalizam, iako je teško ovako poop
štavati situacije, obaveze kulture tumači zavisnošću od finansijera: 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

121„Muzeje održavaju poreski obveznici, pa zašto im se ne bi dala 
protivvrijednost koju očekuju kako bi time uživali u onome što je 
u stvari njihovo privatno vlasništvo“58?

Bez obzira kako tekla muzejska praksa, većina muzeja posjeduje 
onaj poseban mehanizam komunikacije sa svojim posjetiocima 
koji, više od bilo čega pokazuje „definisanost“ ili otkrivanje prave 
stvarnosti. Riječ je o pozivnicama. Pozivnica je poziv na komuni
kaciju, na druženje, na potrošnju kulturnog proizvoda o kojem je 
upravo riječ. Izuzmemo li znalce i sve one kojima muzej po liniji 
kolegijalnosti i struke šalje obavještenje o događaju, ostatak poziva
nih zasluživao bi u svakoj sredini detaljnu analizu. Takvom bi ana
lizom bilo moguće odrediti one zavisnosti muzeja koje ga ujedno 
definišu sasvim suprotno proklamovanom demokratskom opre
djeljenju.

Savremeni muzej proživljava krizu jer je rastrzan između atavi
stičkih opterećenja i imperativa današnjice. Negativni potencijal 
kreiran razlikama između potrebnog i mogućeg, u osoblju, fizičkim 
predispozicijama, rastućim potrebama, svijesti o novim okolnosti
ma, potrebi totalne izmjene mehanizma zaštite baštine itd, stvara 
frustraciju koju će izliječiti jedino promjene identiteta muzejske 
ustanove. Uslojavanjem muzeja prema nivoima komunikacije, unu
tar pojedinih ustanova i među ustanovama, muzej će moći konač
no i u potpunosti da zadovolji i elitistički ukus i popularne potre
be. Jedino čega se muzej mora odreći jeste socijalni elitizam koji za 
svoje pozicije koristi muzej. Kao i većina ostalih produkata u  svi
jetu sutrašnjice i muzejski kulturni produkt će postati custom, na
pravljen po mjeri vrlo definisanih, sasvim specifičnih potreba kori
snika. Već početni koraci korišćenja kompjutera u muzejima daju 
naslutiti da će ta vrsta samoposluživanja informacijom koja tačno 
odgovara potrebama korisnika biti jednostavna i efikasna gotovo 
do savršenstva. Taj zadatak nije sasvim jednostavan, pogotovo ima 
li se na umu ambicija da muzeji postanu mjesto za kultivisanje 
senzibiliteta, propraćeno dakako informacionim argumentima. Mu
zej je i naučna ustanova, ali ako je samo naučna onda nije i muzej.

Između publike i posjetilaca trebalo bi da postoji razlika. Publi
ka nije bilo kakav i sasvim proizvoljan skup koji nije kadar da pri
hvati i da upotrebljava medij muzeja. Te oznake pripadale bi, za
pravo, kategoriji posjetilaca. Od publike se očekuje i regularnost 



122

TOMISLAV ŠOLA

u posjećivanju muzeja i „pravilnost“ u uzorku stavova. Analiza pu
blike, po pravilu, omogućava stvaranje relevantnih zaključaka za 
funkcionisanje muzeja. Dakle, publika predstavlja čvrsto jezgro po
sjetilaca muzeja. Ona je, dakako, podložna programiranim efekti
ma propagande ili kulturne akcije muzeja, ali u cjelini predstavlja 
stabilnu motivisanu grupu na koju se može računati pri svakom 
normalnom funkcionisanju muzeja. Ipak, osjećajući slabost i  ma
lobrojnost te kategorije posjetilaca, muzeji su pod stalnim priti
skom neophodnosti širenja svojih „potrošača“. Publiku, dakle, 
predstavljaju „inicirani“ posjetioci koji prihvataju i razumiju medij 
muzeja.

Potreban stav muzeja nije pasivan, nego aktivan. Kad je posrijedi 
publika, to znači da, uz sve obaveze koje ima u istraživanju potre
ba publike, muzej mora da usmjerava publiku, a ne publika njega. 
Muzej je kreativni mehanizam društva kojem je smisao u unapre
đenju nivoa svijesti. Polazište je matično područje kojim se muzej 
bavi, a metod je – komunikacija. Komunikacija, naravno, podrazu
mijeva dvosmjerni tok informacija što u posljedici znači da se od 
savremenog posjetioca očekuje, ili treba da mu se ponudi, parti
cipacija. Participacija još uvijek nosi pežorativne prizvuke obzi
rom na tradicionalnu kulturu jer pripada među „izume“ šezdese
tih godina. U tradiciji je, sve od renesanse, da je kulturni događaj 
ili produkt pasivno iskustvo. Naravno, većina kulturnih zbivanja 
u muzeju ne podnosi direktnu participaciju, ali oblici reagovanja, 
ili oblici pripreme mogu imati participativni karakter. Za jednu 
izložbu mogu se javno zatražiti pozajmnice eksponata od pojedi
naca ili se može zatražiti saradnja svih onih koji smatraju da mogu 
pridonijeti obradi teme itd. Snimanje ili bilježenje komentara 
događaja nakon posjete, slobodne ekspertize donesenih predmeta 
itd, mogući su oblici participacije. Participacija izgleda kao sve 
veća „savremena besmislica“ što je muzej udaljeniji od svoje oko
line nivoom komunikacije koju nudi. Ali, novi oblici muzeja čine 
od participacije oblik svog postojanja. Osnova takvih novih muze
ja jeste nova, drugačija, motivisana publika. Ulaskom u ovu fazu 
razvoja čovjekove civilizacije, shvatili smo da nam tek slijedi samo
potvrđivanje identiteta, daleko složenije i suptilnije nego što je to 
predstavljao talas nacionalnih muzeja u prošlom vijeku. Za raz
liku od trenda da se svijet ujedinjava tako što će se svi usiviti, već 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

123kasne šezdesete godine donijele su otrežnjenje. Svijet želi da se uje
dini tek nakon iskustva decentralizacije identiteta. Iskustvo namet
nutih kulturnih modela aktuelizovalo je zaštitu i novu svijest o po
jedinačnim kulturnim identitetima. Upravo se nalazimo, gotovo 
nelogično, u vremenu intenzivne atomizacije interesa i identiteta. 
Pred perspektivom stapanja, beli žele da ostanu beli, crni žele biti 
crni, donedavni integracionisti među imigrantima insistiraju na 
svom etničkom biću, žene afirmišu (zapostavljeni) identitet svog 
pola, američki kongresmeni javno izjavljuju pripadnost gej-po
kretu i računaju na podršku te „manjine“, cveta terorizam kojim 
se žele rješavati problemi nacija i nacionalnih manjina davno 
stavljeni ad acta itd. Muzeji u formiranju ne proizilaze više iz nada
hnutosti i slučaja svog začetnika, njegove ideje ili ideja njegovih 
nastavljača. Područje velikog broja novih muzeja ne određuje se 
niti odabiranjem „facha“ iz encikolpedije znanja 19. vijeka. Novu 
konstantu kao polazište i temu muzeja predstavlja neka zaokru
žena environmentalna cjelina, kulturni krug koji je moguće defi
nisati, obuhvatljiv i cjelovit radni proces, manjina, unutar nekog 
obuhvatijivijeg socio-kulturnog sklopa, ukratko, sve što predsta
vlja neki identitet i posjeduje inherentnu volju za zaštitom i valo
rizacijom, tj. kontinuitetom. Jednom potvrđen i uspostavljen hra
mom svog identiteta, muzejom, taj environment, taj predmet muze
ja pokazuje sve manifestacije učestvovanja i saradnje.

Takav savremeni muzej mora zajednici da pruži dodatnu struk
turu i značenje, mora da postane na izvjestan način potrebna re
striktivna sredina koja strukturiše i nameće pravila. Novi roman
tizam, kao emocionalni nusprodukt, traži da muzej stvara osjećaj 
kulturnog mjesta kroz afirmaciju osjećanja pripadnosti i kroz fa
milijarnost. Ponašajući se kao korektivni mehanizam u najboljem 
kibernetičkom smislu, muzej mora da prihvati tendencije ne boreći 
se protiv njih nego mijenjajući im smjer. Dobrovoljno organizovanje, 
stvaranje osjećaja pripadnosti, davanje insignija, nagrada itd, dio 
je spoljnog „kostima“ muzeja. U takvom muzeju postaje moguće 
da „publika stvaralački učestvuje u svemu što donosi preobražaj 
muzeja u radionicu“59. Isti autor smatra da ta participacija može da 
ide i do preuzimanja specifičnih tehničkih usluga i funkcija. To je 
postignuto u mnogim ekomuzejima. Razni su oblici participacije 
i u muzejima koji nemaju tako centriranu djelatnost. Jedan drugi 



124

TOMISLAV ŠOLA

autor60 navodi australijski primjer kompleksnog učestvovanja mu
zeja u životu zajednice i participacije publike. Napravljena je izlo
žba o Hariju Morantu (Harry Morant) koji je zbog navodnih zlo
čina u Burskom ratu pogubljen. Postavljena je problemski i s ja
snom tezom – zahtjevom vladi da zapisom na spomeniku bude 
rehabilitovan. Na kraju izložbe bila je kutija za glasanje. Na isti način 
se u obliku dramske igre po mnogim američkim muzejima izvode 
scene ili događaji iz nacionalne istorije, a posjetioci imaju priliku da 
učestvuju ili utiču itd. Muzej susedstva Anakostije (Anacostia Neigh
borhood Museum) u crnačkom delu Vašingtona primjer je izuzetne 
participacije lokalnog stanovništva61.

Participacija je oblik povratne informacije, povratne muzejske 
informacione emisije. Jedan autor koji se ozbiljno pozabavio te
mom kaže da je fidbek „ključni koncept kibernetičke revolucije 
bez kojeg ne bi bilo kontrolnih tehnologija“62. Nadam se da pod 
tim tehnologijama autor misli na korektivne mehanizme, a među 
takve mehanizme društva se onda svakako mora ubrojati medijski 
mehanizam muzeja. Po tumačenju istog autora je sve što je bez po-
vratnog efekta deplasirano i osuđeno na propast. Povrfatni efekat je 
oblik saglasja s okolinom, neophodan za postojanje, kao preduslov 
da se verifikuje iskustvo: „ljudi koji ne dobijaju povratnu informa-
ciju ili je odbijaju postaju autistični i katatonični“63. Tradicionalni 
muzej nema sposobnost preuzimanja i procesovanja te povratne 
informacije i stoga postoji komunikacioni rascjep između njega 
i okoline. Svi oblici žive razmjene s okolinom stoga su način za traj
no prilagođavanje muzeja i način da muzeji efikasno obave svoju 
misiju. Ekomuzeji, kao novi oblik muzejske prakse zamišljeni su na 
osnovu te permanentne interakcije, a njihovo „pogonsko gorivo“ je 
upravo povratna informacija.

Postoje dvije „prirode“ muzeja od kojih je, dakako, samo jedna 
ispravna. Ona lažna, zasnovana na predrasudama, predubeđenjima, 
koja predstavlja refleks psihograma vladajuće klase u većini sluča
jeva shvata muzej kao sublimaciju sopstvenog paseizma, narciso
idnosti, superiornosti, duhovne i ekonomske moći, pa i izvesne 
nekrofilnosti. Istinska priroda muzeja afirmiše se u evolutivnom 
mijenjanju prakse i (tek potom) zastarele teorije. Novi korisnici 
muzeja, prirodna, demokratična šarolikost tih korisnika, još dugo 
neće naći formulu kojom bi izrazili svoje interese. Uostalom, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

125takvo strogo profilisanje demokratskih oblika kulturnog života 
oduvijek je nosilo opasnost prisile uniformnosti. Poslednji pokušaj 
„vlasnika“ tradicionalnih muzeja da izraze i zadrže svoje viđenje 
svijeta i muzeja u njemu je Svjetska konferencija prijatelja muze-
ja. Uprkos deklarativnim dopadljivostima, što pripada rječniku 
svakog svjetskog udruženja, uprkos jednom broju članova koji su 
poznavaoci problema savremenih muzeja, riječ je ipak o pokušaju 
da tradicionalni koncept muzeja i njihove publike, i to baš po 
liniji lažne prirode muzeja, zadrže pozicije moći i prestiža. Kad 
bi udruženju bilo zaista više stalo da se pomogne „stvar muzeja“ 
i ono čemu muzeji treba da služe, nego do kongresa i sastanaka, 
do prestižnog rituala, onda bi umjesto toga organizovali pomoć 
muzejima. Od tridesetak hiljada muzeja, koliko ih ima u svijetu, 
trećina (verovatno) tek preživljava. Ostalih trideset hiljada muzeja 
koji verovatno nedostaju svijetu, treba pomoć u nastajanju. Uosta
lom, i analiza članstva svjetskog udruženja prijatelja muzeja poka
zala bi da se radi mahom o grupi slijedećih karakteristika: srednje 
ili poodmakle godine, viši sloj srednje građanske klase, finansijski 
dobrostojeći, više ili visoko obrazovanje ili bogatstvo kao ekvivalent, 
tradicionalni pogledi na kulturu, blaga sklonost konzervativizmu u 
ime stabilnih vrijednosti, potpuno pristajanje u zapadno-evropski 
kulturološki model, sklonost svijetu u razvoju, ali s pozicija dobro
stivosti i lažnog hrišćanskog morala, u stvari osjećaja krivice nad 
sopstvenom sitošću u svijetu koji umire od gladi, itd. Prvi među-
narodni kongres udruženja prijatelja muzeja održan je 1972. godine 
u Barseloni. Teško je vjerovati da ne postoji uzročna veza između 
osnivanja pokreta za zaštitu (tradicionalnih) muzeja i pojave prvih 
reformisanih, savremenih muzeja (ekomuzej Le Krezo /Le Creusot/ 
osnovan je 1972).

Društva prijatelja muzeja osnivaju servis za pozajmljivanje 
umjetničkih djela (art rental) kao što je servis pri Umjetničkoj gale
riji u Ontariju (Kanada) osnovan još 1965. Takva aktivnost zaista 
pomaže da se prave izložbe mlađih umetnika, da se ljudi zbližavaju 
s umjetnošću, da uživaju u umjetničkim djelima. Ali napravljen 
je takođe i prodajni servis za unapređenje savremene umjetno
sti, stvaranje zbirki u saradnji s industrijskim društvima i  finansi
jerima. U sličnom obliku organizovanja, u Galeriji Tejt (Tate Gal
lery) okupljaju se ne samo jednostavni aspiranti na bliski odnos s 



126

TOMISLAV ŠOLA

umjetnošću nego i znalci. Organizuju se sastanci svih zaintereso
vanih, od amatera do umjetnika, kritičara, izdavača, studenata aka
demija itd, održavaju se, kao i u ostalim sličnim organizacijama, 
predstave, priredbe, predavanja, projekcije, izložbe i slično. Djelom 
je, u slučaju takvih organizacija, riječ o interesnom okupljanju koje 
je neobično plemenito i korisno obostrano, za pojedince i mu
zeje. No, vrlo često, ponegde upravo i stalno, riječ je o različitim 
interesima koji se svi stiču u zajedničkom, finansijskom i prestižnom 
imeniocu. Velika korporacija „Filip Moris“ postala je, kako je i na
mjeravala, čuvena ne samo zbog cigareta. Veliki art projekti koje 
ne može finansijski da podnese nijedan muzej za korporaciju su 
prava sitnica; čovjekoljubni interes korporacije manji je nego što je 
u 19. vijeku bio interes prosvjećenog vlasnika fabrike za svoje rad
nike. Registar kojim aktiviraju fanfare prestiža nije finansiranje 
dugogodišnjeg arheološkog iskopavanja, na primer, nego glamur-iz
ložba s najpoznatijim umjetnicima i onima koje smišljeno lansiraju 
kao novost. U velikoj igri manipulacije samo je rječnik umjetnički, 
sve ostalo s kulturom nema dublje veze.

Populistička orijentacija donosi, dugoročno gledano, „kamate“ 
u kvalitetu i broju posjeta. Krug muzejske publike time se značajno 
širi, muzeji ispunjavaju deo demokratskih dužnosti iz svog 
poslanstva. Kako je riječ o neiniciranoj publici, potrebno je stvoriti 
specifičnu metodologiju i okolnosti koje taj rad nagovaranja i prido-
bijanja omogućuju.

Svaka razlaganje, širenje, rasprostiranje, smanjuje ishodišni po
tencijal, njegovu snagu i uvjerljivost. To je prvi efekat. Da bi se odr
žao kvalitativni intenzitet emisije kulturne poruke, potrebno je: po
boljšati kvalitet poruke i snagu (metodologiju, sredstva) emisije. 
Jedno je problem kojeg treba da riješi specijalna muzeologija, a dru
go treba da riješi nova tehnologija komuniciranja. Drugi efekat 
populističkog uspjeha muzeja je, kako je već naznačeno, isključivo 
kvalitativne naravi. Opšti prigovor zaštitnika sigurnih vrijednosti 
populističkim nastojanjima i rezultatima jeste da im je kulturni 
produkt vulgarizovan i trivijalizovan do mjere izobličenja. Početna 
tačka svakog učenja i privikavanja je simplifikacija i simulacija. 
Ukoliko prigovor i jeste primjenjiv na kulturne produkte prošlih 
razdoblja, novi oblici masovne umjetnosti i masovnih medija sta
vljaju pod sumnju predodređenost manjine na status isključivog 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

127potrošača kulturnih proizvoda. Umjetnost je, kao okvirni duhovni 
kontekst, počinila fundamentalističku jeres i otvorila vrata totalnoj 
umjetnosti. Takva umjetnost ne segregira ljude na stvaraoce i potro
šače na način koji predstavlja čvrsto pravilo.

Populistički bum donio je zaista nove brige tradicionalnim usta
novama i umovima. Među negativne posljedice treba ubrojiti oba
vezu ponude specijalnih događaja. Naročito se na zapadu od mu
zeja očekuje da uvijek imaju da ponude posebne i senzacionalne 
događaje i manifestacije. A senzacionalizam i manifestativnost odu
vijek su oznake nesavršenosti i nepotpunosti kulturnog sistema, 
znak frustracija i lomova. Neiniciranoj, novoj publici muzej po 
sebi još uvijek nije dovoljno atraktivan. Prenesen na područje 
finansiranja i primjerene kontrole nad programom, problem je 
još drastičniji jer finansijeri (ili bar „poreski obveznici“, kako tu 
većinu nazivaju u SAD) hoće rezultate sad i odmah i, ako je ikako 
moguće, s glamur i senzacionalističkim efektima. Ovo vrijeme, 
iako bolje no sva prethodna, doba je instant hrane, ali i instant 
kulture. Instant hrana je, hteli ili ne, legitimna potreba vremena, 
a ne bi trebalo sumnjati niti u ovo drugo. U Muzeju Metropoliten, 
nakon zatvaranja velikih povremenih izložbi posjeta muzeju pada 
i do 70%64. Nažalost, široku publiku privlače velike teme, izvikana 
imena, grandiozni poduhvati. To je podatak za koji nije potrebno 
ispitivanje javnog mnenja. Ali to širokoj publici treba dati. Isto je 
i s medijima javnog komuniciranja, oni služe toj, takozvanoj opštoj 
publici i ponašaju se shodno istoj logici; zanima ih samo događanje, 
dinamika, barnamska atmosfera. Samo, „ako muzeji i zoološki vrto
vi ne budu ljudima pružali ono što se od njih traži, prestaće da 
postoje“65.

Uloga studijskog depoa, dakle takvog spremišta koje ipak omo
gućava potrebnu preglednost i radni komfor, jeste da prezentaciono 
opsluži znalce. Neku veću i ozbiljniju potrebu za izlaganjem kakvu 
imamo danas, muzeji 19. vijeka nisu imali. Ali već je tada započeta 
nova odgovornost prema publici koja je rezultirala u današnjoj 
prezentacionoj djelatnosti. Osim pojedinačnih muzeja koji služe 
specifičnoj publici, muzeji se obraćaju širokom spektru ukusa i po
treba. Pritom, činjenica je, veliki dio publike nije racionalizovao 
svoje potrebe tako da ih u stvari ne poznaje. Prvo sredstvo za ko
jim poseže muzej koji želi poboljšati službu zajednici je anketa. 



128

TOMISLAV ŠOLA

Ipak, i kad je dobro sprovedena, anketa nije sigurno sredstvo. Je
dan od razloga je i manipulisana svijest koja se povinuje mnoštvu 
psiholoških i kulturnih modela i predložaka. Na kraju, na savjesti 
je muzeja da upotrebe sve načine koji ih mogu dovesti do razu
mijevanja potreba publike. Najdirektniji način je učestvovanje 
u  svakodnevnom životu zajednice kojoj služe. To uključuje opre
djeljenje za izvjesnu, bar preovlađujuću publiku i praćenje njenih 
stvarnih problema. Oblik služenja zajednici najdirektnije se ocrtava 
u najprimjenjivijoj aktivnosti, tj. u izložbenoj djelatnosti. A.  Vitlin 
(A.  Wittlin) kaže da je cilj izložbe „prenijeti zanimljivu i  stimu
lativnu poruku laicima“66. Govoreći da smo svi mi laici izvan naše 
„stručne niše“, A. Vitlin daje zatim vrlo praktičan savjet za komu
niciranje s posjetiocima kako bi muzej izbjegao kognitivne diso
nance tako pogubne u većini slučajeva: „U našim posjetama mu
zejima želimo da dodamo nove informacije našem skladištu znanja, 
ali ne smijemo da budemo preopterećeni, zbunjeni i frustrirani 
novinom koja nadrasta naše razumjevanje, želimo umjerenu novi
nu ili potpunu novinu interpretiranu kroz poređenje s nečim vrlo 
prisnim. Naše razumjevanje i sklonost informaciji raste kad su poje
dinosti predstavljene u čistom slijedu i u opštem kontekstu. Poruka 
koja ima početak i kraj nam se dopada“67.

Ako je u ime jasnoće i artikulacije, ovo je vrlo dobro uputstvo. 
No, kako se i zakoni aerodinamike mijenjaju pri nadzvučnim 
brzinama, mijenjajući u posljedici konstrukciju aviona, tako se 
i pri upotrebi eletronskih medija mijenja i ovo klasično pravilo cla-
re et distincte. Ili bolje, ono se nadograđuje. Efikasna i egzaktna 
poruka je tek pitanje metodologije i sredstava onda kad je poznata 
i adresa na koju je treba „isporučiti“. Ma kako primjeren nekim 
specifičnim okolnostima i definisanim korisnicima, muzej će uvi
jek morati da vodi računa o istoj kategoriji opštih posjetilaca, šta
više, po svemu što razmišljajući na današnji način spoznajemo, 
sve više nam izmiču obrasci na osnovu kojih možemo da pravimo 
pretpostavke. „Kad neko dolazi u muzej, šta znamo o povjesti te 
osobe i vrstama iskustava koja bi bila najpogodnija da pobude 
čuđenje i radoznalost“68? Današnja razmišljanja nastoje ovo posli
jednje upozorenje da shvate sasvim doslovno utoliko što je, danas 
je to jasno, taj „sadržaj“ beskrajno raznolik, ali i izmjenjiv unutar 
jedne iste lobanje. Odgovor na pitanje, „šta želi publika?“, ne postoji. 
Postoji bezbroj odgovora. Tradicionalni muzej, ne onaj iz 19. vijeka, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

129pružio je jedinstvenoj opštoj publici jedan opšti proizvod za kul
turnu konzumaciju i smatrao je problem odgovornosti za komu
nikaciju uglavnom riješenim. Muzej je u svijetu, u kojem je jedino 
promjena konstantna, postao izvjestan anahronizam. Curiosity shop 
morao bi da postane, bar u novonastalim oblicima, savremeno sa
moposluživanje koje uspjeva da podmiri naše razlistale potrebe. 
I potrošnja informacija, a i muzej je njihov sakupljač i diseminator, 
traži neprestano nove proizvode.

Traži se, zapravo, custom product skrojen i primjeren potrebama 
pojedinaca ili bar što manjih grupa potrošača. Možda ovo, netom 
izrečeno, objašnjava jedno ne tako davno razmišljanje: „Ironija je 
da, ako sutra zatvorimo dućan, ljudi neće ni primijetiti, niti prote
stovati. Muzeji i galerije su na neki način žalosno propustili da se 
učine voljenim i bitnim dijelom svačijeg života“69.

Bog muzeja kojem treba prinositi probrane darove je publika. 
Omalovažavana ili precenjivana, publika je danas centralna tema 
muzeologije i najveći praktični problem prakse. Frustracija muzeja 
nad ovim problemom toliko je izražena da je uzrokovala rascjep 
institucije. Danas postoje ustanove koje nose ime muzeja, ali su do 
te mjere ograničene na zadovoljavanje potreba publike da je oči
gledno riječ o novom, nevalorizovanom obliku djelovanja. Na Isto
ku su muzeji, kako je već bilo riječi, bili obavezni da služenje širo
koj publici zbog političkih proklamacija u kojima se govorilo da je 
kultura svojina većine. Na Zapadu demokratija traži svoje uporište 
sve češće u pravima poreskog obveznika „koji ima pravo da kontro
liše utrošak svog novca“. Što se muzeja tiče time, bez obzira na kon
tekst, zahtjev za njihovom društvenom odgovornošću postaje okvir
na obaveza za cjelokupnu aktivnost.

Tek u posljednje vrijeme u protekloj deceniji, učestali su pokušaji 
analize muzejskih posjetilaca. Rezultati su bili indikativni, ali ne 
i neočekivani. Ono što je znao svaki iskusni muzejski radnik dobilo 
je formu izveštaja i elaborata, bilo je iskazano numeričkim podacima 
i komparacijom postotaka. Ne sumnjajući u potrebu takvih analiza, 
treba im prigovoriti za neke (neželjene) negativne efekte. Stvoren je 
utisak da je sve obavljeno i da ništa nije preostalo što bi mijenjalo 
ustaljene pretpostavke. Analize su rađene mahom tako da dedukuju 
na osnovu postojeće prakse i obostranih predrasuda: i publike 
i muzeja. Istovremeno, muzeologija ima premalo glasa da bi svojim 
spekulativnim analizama nametnula muzejskim radnicima novi na



130

TOMISLAV ŠOLA

čin mišljenja. I muzeji i publika ograničeni su u saradnji tradicio
nalističkim razmišljanjima o fenomenu baštine.

Od muzeja se najpre tražilo da postanu pristupačni publici. 
Nakon toga tražilo se da postanu razumljivi. Danas se od muzeja 
zahteva da postanu privlačni, da sve što izlažu i nude kao kulturni 
događaj bude atraktivno i animativno. Ali ne samo to. Samo prvi 
zahtjev mogao je da se riješi klasičnim postupcima, iako današnji 
smisao za pojedinost ukazuje da i zadatak dostupnosti nije sasvim 
izvodiv bez tehnologizovanja muzeja. Uostalom, muzej može biti 
dostupan samo fizički, pa se podešavanja specijalnoj publici (deca, 
hendikepirani itd.) mogu svesti na predusretljivost dizajnera i arhi
tekata, ali dostupnost može imati širi, komunikacioni i participa
tivni smisao. U tom slučaju je riječ o temeljno novom pristupu rad
nom procesu i upotrebi, gotovo nezaobilaznoj, savremenih tehno
loških sredstava. Ako je riječ o razumljivosti, očigledno razumlji
vosti muzejske poruke, obaveze današnjih muzeja nadilaze sve 
čemu se proteklo vrijeme moglo domisliti. Ukidanjem privlačne 
apstrakcije formulisane kao opšta publika, fokus je na fenomenu 
publike toliko izoštren da odjednom vidimo beskonačno mnoštvo 
varijacija interesa i komunikacionih nivoa. Više nije moguće defi
nisati publiku kao jedinstvenog korisnika. Svi muzeji koji su to 
u stanju, svojim kadrom, opremom, prostorom i finansijama, uslo
javaju svoje programe prema maksimalnom broju interesa i  nivoa 
komunikacije. To je upravo obrnuto od tradicionalnog pristupa koji 
je polazio od individualnih potreba i uvjerenja pojedinaca-osnivača. 
Ako je osnivač zajednica, uspostavlja se time nova legitimnost 
demokratične orijentacije i omogućava ipso facto novi oblik razmi
šljanja o poslanstvu muzeja. To muzej u nastanku čini sasvim dru
gačijim, počevši od arhitektonskog do stručnog programiranja.

Želeći da muzej obavi svoju funkciju, da efikasno preda svoju 
poruku i da sve učini kako ne bi došlo „do smetnji i distorzije na 
vezama“, savremeni muzej je preduzeo mnoštvo predradnji. Jedna 
od njih je, kako to zovu u anglosaksonskom svijetu, orientation cen-
ter. Proto-oblici muzeja su sadržavali objekte na kojima nije bilo 
legendi: vlasnik i znalci koje je primao znali su potrebne podatke. 
Kako se širio krug onih kojima je muzej trebalo da služi, rastao je 
i broj informacija koje je trebalo da pospeše razumjevanje sadržaja 
muzeja. Počelo je s legendama, a sada se nalazi u fazi razvijene 
službe muzeja s mnogobrojnim zadacima. Od nekoliko strelica 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

131i obaveštenja nastao je pri ulazu u muzej pogon koji muzejskog 
posjetioca zove da izrazi svoje želje ili nedoumice. Na raspolaganju 
su mu ljubazni ljudi koji će mu objasniti kuda treba da ide, šta će 
gde vidjeti, kad se održavaju posebni događaji u muzeju, gde se 
može odmoriti, gde obaviti fiziološke potrebe itd. Muzej želi da 
postane predusretljiv domaćin, od kojeg se ne odlazi s neugodnim 
utiscima. Tema orijentacionog centra varirana je u praksi u bezbroj 
oblika prema potrebama, mogućnostima i nivou muzeološke svi
jesti: od ljubaznog biletara do ekipe profesionalaca i svježih volon
tera, od lista s tlocrtom muzeja do videoteke programa na temu 
zbirki muzeja, do kompjutera koji odgovara na „sva pitanja“ itd. 
Jedan autor govori da je takav centar preambula za učenje, način 
prekondicioniranja za psiho-fizički ambijent muzejskog iskustva 
i mjesto gde se (inače) slučajni posjetilac angažuje, usmerava na 
gledanje i inspiriše na otkrivanje70. Mogućnost izbora u ponuđenom 
ili mogućem je suština demokratije, a muzeji se specifičnošću svog 
poslanstva smatraju demokratskim ustanovama par excellence. Već 
su česti autori koji smatraju da dobrim uvođenjem kompjutera, 
koji bi svakom posjetiocu mogao dati njemu primjerene podatke, 
najbolje rješavamo problem programiranja posjete71.

Pored legendi koje su već spomenute, prvi ustupak publici je bio, 
vještačko osvetljenje. Ako legenda nije tehnološki posebno značajan 
zahvat, vještačka rasvijeta jeste; time su muzeji počinili prvi tehnolo-
ški grijeh nakon kojeg postoji jedino rješenje u dilemama, a rezultat 
je – još više tehnologije. Nakon što su se podesili svjetlom, muzeji 
su otkrili svoju obavezu da sve više služe posjetiocima, a u svakoj 
muzejski razvijenoj sredini muzeji ugrožavaju svoje druge zadatke 
na račun brige za posetioce. Krajnji cilj muzeja je, paradoksalno, 
vraćanje na efikasnost protomuzeja. Pretpostavimo li da je plemeniti 
i moćni vlasnik „muzejske“ zbirke (najverovatnije „rara et curiosa“) 
pozvao prijatelja, upoznao ga sa svojim domom i ukućanima, pružio 
ležeran uvod u udobnom ambijentu i piće koje osvežava; zatim ga je 
upoznao s okolnostima i opštim mjestima svog interesa i napokon 
odveo u zbirku. Zavisno od veličine zbirke i izraženom interesu, 
nakon intenzivnog druženja, pojašnjenja i pitanja, razgovora koji je 
suvoparnim fizičkim činjenicama pojedinih objekata dao potreban 
i zadovoljavajući kontekst, nastupio je ugodan zamor uklonjen za 
bogatom trpezom i uz milozvučnu muziku. Od tada se, naravno, sve 
izmjenilo. Ipak, pitanje kako masovnoj publici pružiti pojedinačnu 



132

TOMISLAV ŠOLA

pažnju, kako joj dati pravo na dostojanstveni pojedinačni doživljaj 
i poštovati pojedinačne potrebe? Kako, uostalom, izgrađivati identi
tet, otkrivajući ga i ohrabrujući ga, kod publike koja nije preživjela 
ukalupljivanje u opšte modele i prototipove? Otuda i koncept 
aktivne saradnje s publikom, na čemu najsavremeniji muzeji za
snivaju svoju egzistenciju, a što tradicionalni muzeji sve više pri
hvataju. Aktivno učestvovanje je i tzv. discovery room, prostor obi
čno mišljen za djecu, gde se posjetilac nalazi u najdirektnijem kon
taktu s materijalom. Stoga su česti zahtjevi za omogućavanjem 
svih oblika aktivizma publike koji čak ne moraju imati direktnu 
vezu s muzejem (activity area)72. Današnji muzej je potpuno novo 
iskustvo koje nije moguće doživjeti starim načinima. Tradicionalni 
muzeji imaju vodičke službe koje zbog količine posla i tipizirane 
informacije postaju paradoksalno drastičan oblik formalizovanog 
odnosa prema publici; a u situaciji masovnih posjeta, sve nove teh
nologije (audio-vodič, av programi) mogu biti bolji izlaz. U  upo
trebi napredne komunikacione tehnologije krije se i formula po
vratka na individualizovanu primjerenu informaciju. Kao stvarni 
korektivni mehanizam savremenog društva, i onda kad toga nije 
svjestan, muzej osigurava ono što čovjek gubi: javna mjesta po
godna za druženje, kreativan odmor, duhovnu rekreaciju, priliku 
za kontemplaciju, za sticanje znanja, za neformalno školovanje, za 
društveni angažman itd. Nakon klimaksa orijentacije masi, što je 
tipično ponašanje (Toflerovog) drugog talasa, dakle, nakon propasti 
populističke politike „po svaku cijenu“, muzej se priklanja novom 
trendu, kvalitetu. Kvalitet posjeta je hitniji od kvantiteta, ako već, 
bar danas nije moguće imati oboje. Jedan od prvih koji je o tome 
govorio je Žorž Anri Rivijer73.

Opšte je poznata činjenica, dokazana istraživanjima, da nespo
razumi u muzejskoj komunikaciji dostižu često upravo groteskne 
oblike. Riječ je o razlici između sadržaja poruke kako je shvata 
i uobličava kustos i sadržaja poruke kako je prima i tumači posje
tilac. U Kulturhuset u Stokholmu su ustanovili da legenda o muzeju 
mora biti napisana na komunikacionom nivou petnaestogodišnjaka 
da bi bila efikasna kad je posrijedi prosječna publika. Ali ako se 
složimo da ne postoji takva publika, kvalitet komunikacije počinje 
da podrazumjeva mnoštvo još neriješenih potreba. Sve zajedno, 
te istovremene poruke, ma koliko god ih muzej mogao proizvesti, 
moraju pokrivati cjelinu publike. Takav zadatak, naravno, nadilazi 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

133mogućnosti tradicionalne koncepcije muzeja i tradicionalne tehno
logije.

Populistički glasovi, po inerciji, još traju. Muzeji, za razliku od 
pojedinih muzejskih izložbi, još nemaju redove posjetilaca pred 
ulazom. To uostalom ne bi bila ravnotežna situacija. Činjenica je, 
naime, da je godišnji broj posjetilaca u muzejima razvijenog svijeta 
negde u visini broja stanovnika tih zemalja ili nešto iznad: u SAD 
oko 300 miliona, u Zapadnoj Nemačkoj oko 45 miliona, u Holandiji 
oko 14 miliona itd. Tamo gdje praksa nalaže dalekosežne teorijske 
zaključke koji bi vrijedili za budućnost, tradicionalni muzeji su do
stigli granicu svojih mogućnosti. Međutim, kvalitet posjeta podra
zumjeva i brigu o potrebnoj strukturi posjetilaca, te efikasnost po
ruke. Već sadašnjim brojem posjetilaca, u tim najrazvijenijim zem
ljama, muzejski fundus može se smatrati ugroženim. Za tako velik 
broj posjetilaca muzeji moraju da promjene podove, rasveta mora 
biti drugačija, grejanje takođe, zagađenost prostora predstavlja nov 
problem, menja se mikroklima zbog topline i isparavanja mno
gobrojnih ljudi, nastaju štetne vibracije i novi uslovi sigurnosti. 
Takva razmišljanja koja preispituju vrijednost posjetilačkog buma 
deo su sada već sistemskih istraživanja. Do sada se malo govorilo 
o produktivnosti u muzejskom radu: dok je u sakupljanju i obradi 
predmeta to donekle lako utvrditi, u komunikacionoj djelatnosti 
muzeja mjerilo produktivnog rada je bio broj posjetilaca. Iako je sve 
ostalo izuzetno teško mjeriti, znamo da jedino brojem posjetilaca 
ne možemo „amortizovati“ sav trud uložen u prezentaciju i komu
niciranje u cjelini. Stoga će glavnina nastojanja ka efikasnosti mu
zeja biti upućena na poboljšanje kvaliteta komunikacije, a to je 
zadatak savremene tehnologije u muzeju.

Priroda muzejske komunikacije
Više no mehanizam za uspostavljanje, odbranu ili nametanje 

identiteta, muzej je mehanizam suočavanja sa samim sobom, me
hanizam introspekcije i tumačenja. Savršen muzej je muzej savršene 
interpretacije. Slijedeći logiku te pretpostavke, sve što u muzeju 
učinimo, a služi povećanju interpretativne sposobnosti muzeja, le
galno je prirode muzeja.



134

TOMISLAV ŠOLA

Mnogi muzejski radnici s nepovjerenjem gledaju na takva tuma
čenja muzejskog rada jer im se čini da je zaboravljena „osnovna 
funkcija“ muzeja: „Želim postulirati da, dok je osnovna funkcija 
muzeja da sakuplja predmete, sporedna i sekundarna funkcija je da 
djeluje kao izvor za sabiranje, spravljanje i rasprostiranje informacija 
o zbirkama i predmetima“74. Istina je, naravno, da je riječ o  ra
vnopravnim obavezama muzeja: jedan kompleks zadataka besmi
slen je, odnosno nemoguć bez drugog. Samo kroz publiku muzeji 
imaju odnos s objektivnom realnošću. Muzej ne komunicira svoju 
sopstvenu prirodu, on je podređen svojoj ulozi i poslanstvu. Muzej 
nije završni kvalitet nego sredstvo, posrednik, medij.

„Ako je adekvatno pripremljen, muzej može služiti kao glavno 
sredstvo premošćavanja jaza između masa te bogatstva informacija 
i duhovnog prosvjetiteljstva. Ako se pobudi do punih mogućnosti, 
muzej može prenijeti znanje zavidne složenosti i finoće ljudima 
s ograničenom spremom za učenje i ograničenim iskustvom u raz
mišljanju“75. Naravno, najmanje je riječ upravo o taksativnom zna
nju, o činjenicama. Djelovanje muzeja, bar kako ga shvata savre
mena muzeologija, manje je edukacija, a više utjecaj sasvim pose
bne vrste. Kao što kaže A. Žid: „Uticaj ništa ne stvara (...) on budi“76, 
a  jednom probuđeno u stanju je da se održi bez redovnih podsti
canja. Pre desetak godina bilo je moguće reći „Na samom smo 
početku sistematskog ispitivanja mogućnosti muzeja kao sredstva 
komunikacije“77. Danas su zadaci muzeja jasniji, jasniji su oblici 
obnovljene muzejske institucije, pa su, u kontekstu informatike i 
komunikologije, pojašnjeni i oblici muzejske komunikacije. Tra
dicionalni muzej uporediv je sa pozorištem, a novi bismo mogli 
uporediti s medijem filma i medijima koji su iz njega proizašali 
ili su mu srodni. Na jednom mjestu Malro kaže: „...u pozorištu 
možete biti posmatrač, ali u bioskopu morate učestvovati“78. To je 
donekle ispravna formulacija razlike među tradicionalnim i novim 
(reformisanim) muzejima.

Tradicionalni muzej je bio, i jeste, informativni muzej, ali kako 
je, u osnovi, informaciju logično dobiti u biblioteci koja je za to 
potpunije i bolje opremljena, muzeju ostaju drugi zadaci. Frenk 
Openhajmer (Frank Oppenheimer) koji danas gradi svoju repu
taciju na inovacionom trudu da objasni tehnologiju, kaže za svoju 
para-muzejsku instituciju: „Funkcija Eksploratorijuma (Explorato



PREMA TOTALNOM MUZEJU

135rium) nije da nas snabdije informacijama već da nas snabdije isku
stvima“79. Jedino kreativan i obaviješten um može od golih činje
nica da stvori zadovoljavajuće misaone strukture. Stvarna uloga 
muzeja nije da proširuje znanje nego da uči da se stvaralački misli 
pokazujući istoriju prirode i ljudskog iskustva. Ono što autori knji
ge Interpretacija istorijskih mjesta kažu o komunikaciji s posjetioci
ma vrijedi i za muzeje: „Posjetilac može otići s drugačijim infor
macijama i opažanjima, ali da ode bez razumjevanja istorijske va
žnosti, bilo bi negirati cjelokupnu svrhovitost napora zaštite (orig. 
preservation, op. T. Š.)’’80. Stoga je zadatak muzeja „da premje
sti naglasak dalje od neuvjerljive ‘edukacije’ na intelektualnu ‘re
kreaciju’’81. Trebalo bi vjerovati upozorenju Ser Roja Stronga koji 
kaže da bi tzv. obrazovanje u muzeju moglo imati poguban efekat 
na publiku, jer će ih muzeji asocirati na „instant unapređivanje 
pameti, neku vrstu državnog bona za kulturnu čorbu“82, što, na
ravno, ne bi trebalo. H. Gluzberg samo je jedan od brojnih koji 
jasno upozoravaju da muzejska didaktičnost mora da se pretvori 
u kooperativnost koja posjetiocima „pruža priliku za kulturnu 
inicijativu“83.

Priroda muzejske komunikacije ustanovljiva je, bar donekle, 
kao broj osobina koje savremena muzeologija može da preporuči 
i  opravda, ali ne treba zaboraviti da je muzej sredstvo moći, što 
utiče na karakter i prirodu muzejske komunikacije: „Istorija je oblik 
propagande u kojoj je način na koji je priča ispričana oblikovan 
vrijednostima onoga koji je saopštava“84. Riječ je o istoriji, ali zar 
ne važi navedeni citat i za muzeje? Objektivnog sagledavanja isto
rije nema, kao što nema objektivnog pristupa baštini u muzejima. 
Razlike će postojati makar na nivou nesaglasnosti među stručnim 
pristupima. Istorijska kategorija ili, uopšte, kategorija istorijskog 
mišljenja predstavlja osnovu pristupa problemu baštine u svim 
muzejima. Već i Malro zamjera tu podređenost istoriji: „Istorija 
je vladala muzejima kao što je ljepota vladala galerijama antičkih 
umjetnina. Kakvo li je iskušenje učiniti ljudsku avanturu razu
mljivom85!“ Činilo se valjda i Malrou da nam cilj može biti da po
stignemo razumijevanje za čovjekovu avanturu umjesto da je 
učinimo i zaista razumljivom. Temeljno je i proročanski formulisao 
ideju imaginarnog muzeja za kojeg kaže da ima „svoje istorije“, a ne 
svoju istoriju. Naravno, na takvom viđenju muzeja nije moguće 



136

TOMISLAV ŠOLA

osnivati klasičan oblik obrazovanja niti se takav čini potrebnim 
izvan školskih ustanova. Muzejska komunikacija mora biti obo
strano bogato iskustvo koje ne ostaje pri efektu škole-slikovnice.

Muzejska poruka mora biti mudra, slojevita i realna. Kao sasvim 
poseban, sinestetičan medij, muzej je upućen na korišćenje svih 
relevantnih iskustava i bilo bi teško pobrojati sve izvore: proto-
muzejski oblici, pozorište, film, televizija, zabavni parkovi, škol
ske ustanove, biblioteke, arhivi itd. Nijedno od tih iskustava ne 
smije biti prevladavajuće u muzejskoj praksi. Naročito strano bi 
muzejima trebalo da bude idealizovanje. Tradicionalni muzej je 
tvorevina prestiža, a identitet koji treba da predstavlja ili perso
nifikuje dat je uvijek u potpuno afirmativnom svjetlu. Raciona
lizacija tog defekta iskrenosti pronađena je u estetizovanju mu
zejske prezentacije. Proto-muzejski oblik rara et curiosa bio je 
u osnovi demokratičniji u svojoj slobodi izbora nego što je to istin
ski tradicionalni muzej. Poslednji, naime, bira i prezentuje isklju
čivo najlepše i najznačajnije objekte, „dokumentuje“ baštinu u nje
nim građanskim ili aristokratskim superlativima. Američki sistem 
kulturne politike prepušta većinu muzeja onima koji žele da ih 
finansiraju. Osim evidentnog procvata muzeja, uzrokovanog omo
gućavanjem korporativne prihvatne inicijative u zaštiti i inter
pretaciji baštine, dogodilo se da je kroz famozne upravne odbo-
re, američki bogati malograđanin i skorojević dobio u ruke važan 
društveni mehanizam. Bogatstvo i opremljenost američkih muzeja 
kriju da je, osim u nekoliko izuzetaka, riječ o  izrazito konzer
vativnim muzejima. Naravno, takve se opaske najviše tiču istorijskih 
i umjetničkih muzeja. Naročito indikativna u ovom smislu je situ
acija, sve brojnijih, muzeja na otvorenom. Američki poreski platiša, 
preko muzejskih „povjerilaca“ zahtjeva od muzeja ulogu izlječitelja 
od dnevnih frustracija i nezadovoljstva svijetom kojim je okružen. 
Konzervativnom pogledu malograđanina prošlost je oduvijek bila 
utjeha i izvor raznježene nostalgije; budućnost je propast i smrt. 
Stoga i malograđanski muzej, a to se posebno vidi u muzejima na 
otvorenom, idealizuje i romantizuje prošlost. Katkad se dobre ten
dencije kroz službu kostimiranih interpretatora i statista pretvaraju 
u svoju suprotnost, u banalizovanje, trivijalizovanje i farsu. Kad bi 
barem za volju objektivnosti i realnosti muzejske poruke nad ulazom 
Old Stabridž Vilidža (Old Stubridge Village) ili Old Viljemsbur-



PREMA TOTALNOM MUZEJU

137ga (Old Williamsburg) stajao natpis „Nedelja u Old...“. Nisu od tog 
estetizujućeg i idealizatorskog efekta daleko ni evropski etno‑par
kovi i etnografski muzeji. Nigdje u njima nema blata ni znoja ni 
gladi niti prirode koja je i sama „projektovala“ život o kojem je 
riječ. Univerzalna angažovanost iste autosubverzije omogućava nam 
muzeološku parafrazu jedne lucidne kritike savremenog urbanizma: 
Savremena muzejska komunikacija biće postignuta kad prošlost 
postane definitivno nesavršena, a budućnost bude zvanično ne-
izvjesna. „Prošlost je uvijek bila savršena. Budućnost je od vajkada 
izvjesna. Što da kvarimo“86. O kakvom se kvalitetu muzejske poruke 
radi kad u našim muzejima izlažemo afričku primitivnu skulpturu 
i egipatske kipove kao umjetnička dela? Uloga egipatskog, da ne 
govorimo o afričkoj skulpturi, kiparstva bila je, kako navodi i sam 
Malro, magijska, a ne estetska.

Po jačini iščašenja vjerovatno bi bilo jednako, izložiti usred afrič
kog sela evropski pribor za jelo s obrazloženjem da je riječ o ma
gijskim predmetima.

Posebno poglavlje prezentacije, čime se uveliko određuje pri
roda muzejske komunikacije, jeste hiper-realistički pristup. Raz
log se krije u imanentnom perfekcionizmu muzejskog radnog pro
cesa. Kao što je u zaštiti teško odrediti dokle restauratorski perfek
cionizam ne ugrožava stvarnu prirodu predmeta, tako je teško 
odrediti gdje interpretacija predmeta počinje da otkriva osobine 
muzejskog predmeta koje on „za života“ nije pokazivao ili su u nje
govoj funkciji bile nevažne. Ma koliko god se muzeji budu opi
rali logici svog poslanstva, ono će se morati realizovati. Njihov je 
zadatak da prošlost učine otvorenom živom knjigom, da je uspo
stave kao imaginarni, ali i stvarni informacijski prostor u kojem 
će informacioni sklopovi zadržati barem srž originalnih odnosa 
i međuzavisnosti. Muzejska spot-svjetla zaista literarno spotuju 
i dekontekstualizuju pojedinačne predmete, izvlačeći ih po pravilu 
u prvi plan, jer ne postoji kontekst u kojem bi zauzimali neko 
pripadajuće mjesto. Tako neka istorijska minđuša prestaje da bude 
bljesak i utisak koji je bio u plodonosnoj vezi s mekim inkarnatom 
ušne resice i pretvara se u vrijednost za sebe, u predmet čije se 
oblikovno značenje gubi u hiperrealističkoj analizi svjetla i detaljne 
legende. Podaci iz kartoteke, blistave vitrine, suvoparno detaljne 
legende, sve zajedno ne dočaravaju nam minđušu u njenoj funkciji 



138

TOMISLAV ŠOLA

nego stvarno liče na pedantan analitički dosije koji je sastavljen po 
uzoru na revnosnog patologa. Ako je hiperrealistička analiza ona 
metodologija koja je neophodna kustosu u procesu istraživanja, 
posjetilac bi u prezentaciji trebalo da bude lišen podataka koji 
saopštavaju više od same prirode predmeta. Primer te zabune su 
česte televizijske emisije u kojima taj medij, i sam zbunjen svojim 
hiperrealističkim mogućnostima, opterećuje gledaoce morbidnim 
pojedinostima nekih vrlo uopštenih interesa. Pokazivati seriju 
emisija s kamerom u sali za seciranje gdje, na jednoj strani, na ekra
nu promiču čovjekove iznutrice87, a na drugoj porodica gricka 
svoj večernji zalogaj, predstavlja i grandioznu zabunu i morbidan, 
degutantan vic. Takvih primjera, naravno, ima u medijima sve 
više. Sigurnu nečasnost predstavljalo bi našim precima da vide na 
koji način izlažemo neku njihovu svojinu, a trebalo bi se sjetiti da 
pokazati jedno vrijeme znači pokazati ga kako je moglo uopšte 
biti viđeno. Izlagati vitraže kao obojene i oslikane komadiće sta
kla u gro-planu u gotovo laboratorijskim vitrinama, besmislen je 
hiperrealizam jer je njihov smisao bio da u prostor prosiju, ikono
grafskim slikarskim zapisom posvećeno, božansko svjetlo. Ni većina 
savremenih slika nije slikana za gledanje pod bujicom hiljada luksa 
koji grubo razotkrivaju, oku ugodne varke i od velike iluzije prave 
njenu metodološku analizu. Umjetnost nas je i zbog tog fatalnog 
„doprinosa“ muzeja prestala zabavljati. Muzejska poruka pati od 
krive naučnosti, a da nešto nije u redu s prezentacijom, kojom se 
poruka emituje, svjedoči činjenica da ista izolacija predmeta i su
voparno nizanje vladaju i u studijskom depou kao i u uobičajenoj 
muzejskoj ekspoziciji.

Kritička analiza tradicionalnog muzeja morala bi za svoje za
ključke da uzme u obzir mnogobrojna svjedočanstva o muzejima, 
koja se nalaze rasuta po romanima, stripovima, feljtonima i putopi
sima i tome slično jer je literatura usvojila, očigledno ne bez raz
loga, jedan prilično romantičan i shematičan proto-tip muzeja za 
svoje potrebe. Riječ je, dakako, o pojednostavljenju. Bilo bi besmi
sleno, bez iole sistematičnog pokušaja obrade teme, nabrajati po
jedine autore. Ipak, od Andre Žida do Sartra i, na drugoj strani, 
stripa o  Ripu Kirbiju (Rip Kirby), slika muzeja je uobičajeno bi
zarna. Većina ljudi je potpuno načisto da su mrtvaci na groblju 
najsigurnije društvo, pa ipak se ljudi, gotovo bez izuzetka, nelagod



PREMA TOTALNOM MUZEJU

139no osjećaju na groblju. Atmosferu muzeja literatura opisuje 
s  istom vrstom psihološkog angažmana: tuga, nostalgija, avetinjska 
prisutnost prošlosti, teskobni muk (…). U literaturi su muzejski ču
vari uporedivi sa svim sumnjičavim čuvarima mitskih blaga kako 
ih literatura poznaje. Literatura nerijetko bira dvorane muzeja da 
nakon zatvaranja budu poprište događanja jer im se, ispravno čini 
da muzej tek tada pokazuje u potpunosti osobine koje su inače 
dnevnim svjetlom prikrivene za posjetioce. Ukoliko u dobrom 
djelu muzeja danas vlada potpuno drugačija atmosfera koja ne 
inspiriše morbidne asocijacije, predložak je još živ i upotrebljavan. 
Stoga i  muzejska poruka nosi opterećenja tih predrasuda, čak 
i kad se trudi da ih izbjegne. Elektronski environment savremenog 
muzeja ili, još više, muzeja budućnosti, biće spasonosno različit 
od tradicionalnog, onog koji je otvoreno mogao da budi negativne 
i bizarne asocijacije preplićući ih sa zdravim sadržajem muzejske 
poruke tako da ove realno oslabe u komunikaciji. Nedovoljno je 
razrađena, a svakako bi zasluživala značajan trud, eksteritorijalnost 
muzejske poruke. Ako muzej mora da nadiđe ograničenja lokal-
patriotizma i nametanja jednog identiteta drugima, za očekivati je 
da njegova poruka, uprkos potrebnim specifičnostima, ima opšte 
značenje. Naučnost muzeja i mudrost stečena kompleksnim istorij
skim uvidom trebalo bi da budu garanti objektivnosti, dakle i uni
verzalnosti muzejske poruke.

Ako i nije tačno, nije bez značaja da je D. S. Ripli rekao da 
„umjetnost nije možda za svakoga, ali muzeji jesu“. Osnova mu
zejske djelatnosti, kao i umjetničke, jeste cjelokupno iskustvo 
čovjeka i prirode. Muzej je kao i umjetnost, komunikacioni medij, 
jer niti je muzej naučni institut niti je umjetnost laboratorija za 
ispitivanje umjetničkih materijala. Njihov napor je nužno stvaralački 
i nužno naslovljen na korisnike izvan samog stvaralačkog kruga. 
Otuda i umjetnost i muzeji dijele istu sudbinu u građanskom 
poimanju. Postoje moguće paralele između muzeja i hramova, ali je 
uputno jedno suštastveno mišljenje po kojem „muzeji, za razliku od 
crkava, imaju zavidnu snagu da učine da se neobrazovani pojedinac 
oseća podređenim“88. Kako to da, uprkos distinkciji Riplija, muzeji 
nisu demokratičniji od umjetnosti? Ili bar isto toliko demokratični? 
Na koji način građansko poimanje kreativnosti, bilo da je riječ 
o muzejima ili o umjetnosti ometa njihovu demokratičnost? I zašto 



140

TOMISLAV ŠOLA

muzeji, uprkos sopstvenoj „hramovitosti“, čine posetioce pod
ređenim?

Umjetnost ima tradiciju jednako dugu kao i postojanje čovjeka. 
U akademijama i izložbenim dvoranama ona je samo dobila na 
društvenom prestižu, ali je izgubila dio pripadajućih sloboda. 
Sakupljanje i nagon za njim osobina su čovjeka od kad i umjetnost, 
ali prerastanje sakupljačke aktivnosti u normirani, pragmatičan 
i  sistematičan napor, sasvim je novog datuma u istoriji civilizacije. 
Uprkos institucijama, umjetnost je zadržala svoju neinhibiranu 
glavnicu, a na drugoj strani, tradicionalni muzeji su postali sinonim 
za svaki oblik sakupljačke aktivnosti. Institucije jednih i drugih 
stvarala je građanska klasa, ali je jedino muzeje uspjela potpuno da 
podredi svojem vrijednosnom sistemu i romantičnom poimanju 
prošlosti. Umjetnošću se bavilo i izvan akademija, pa je to ipak bila 
umjetnost, ali uprkos entuzijazmu, sakupljačka para-muzejska aktiv
nost nije nikad bila muzejska djelatnost, kako je danas poimamo.

Medijska priroda današnje umjetnosti svojom širinom bi lako 
priznala kreativnoj muzejskoj djelatnosti atribute umjetničkog. 
Umjetnost i muzeji, a to je važno u razmatranju karaktera muzejske 
komunikacije, sve će više konvergirati u načinima izražavanja 
i u odnosu prema prošlosti. Za sada je muzejska poruka većine mu
zeja čudna smesa naučnog biltena i serijskog romana.

Obična prosječna sredina, kad i ne govorimo o klasnom ili soci
ološkom aspektu, ne posjeduje izraženije stvaralačke sposobnosti 
i stoga nastoji da sve što je kreativno institucionalizuje i normira do 
mjere koja joj omogućava „razumijevanje“ i oponašanje, odnosno 
kontrolu. Malograđanin pretvara maštu u predloške, kreativnost 
u kodove i sheme, beskrajnu raznolikost ljudskih odnosa u bon-ton, 
itd. Nesposoban da razlikuje kreativce, umjetnike, od onih drugih, 
on im nameće prepoznatljive kodove i modele ponašanja kojim 
normira njihov ne-konformizam (sic!). Tako postupa sa svim što je 
stvaralačko i što je van njegovog domašaja. Kao što je umjetnicima 
objesio o vrat crveni šal tako je malograđanin napravio muzejima 
grandiozne klasicističke portale i monumentalna stepeništa na 
vrhu kojih muzejska poruka nije saopštenje nego objavljenje o su
periornosti njegove rase i identiteta. Danas je, naime, uvijek borba 
da se dosegnu fiktivni ideali prošlosti. Građanski muzej je muzej 
mitova, demokratičan samo utoliko što svoju ideologiju voli da na



PREMA TOTALNOM MUZEJU

141metne što većem broju ljudi, ali u svakom trenutku poručuje da 
svako samozadovoljstvo ili osjećaj važnosti omogućava tek velika 
prošlost. Zato K. Hadson ima pravo da tvrdi da je (tajno) sredstvo 
komunikacije (tradicionalnog) muzeja „stvaranje osjećaja infe
riornosti“. Riječ je, naravno, o ne-demokratičnosti, uprkos privi
dima.

Masonerija je tipična manifestacija malograđanskog paseizma 
i eskapizma od rizika demokratičnosti. To je ekstreman oblik, ali se 
u malograđanskom poimanju kulture uopšte, pa onda i stvaralaštva, 
ponavlja u raznim oblicima hijerarhizovanja i elitizma. Kako to čini 
„visoka“ umjetnost, takoi tradicionalni muzej implicite dokazuje 
masama da pripadaju nižem staležu „neposvjećenih“. Vještačkim 
podizanjem praga komunikacije, barijerama mitova i kulisama, na
izgled važnih kodnih sistema, muzejska poruka, iako adresirana na 
sve, upućena je iniciranima.

Crkva je nastojala i uspjevala da bude mjesto nadahnuća i  du
hovne re-kreacije. „Poniziti se da bi se uzvislo“ je formula koja pred 
autoritetom Boga djeluje uprkos svojoj paradoksalnosti, ali muzej 
ne može da se pozove na takvog arbitra. Jedna sudbina prirode 
i čovjeka u prošlosti, danas se pretvorila u dve, sudbinu prirode 
i  sudbinu čovjeka. Specijalizovanje muzejske poruke po odeljenim 
stručnim i vremenskim klasifikacijama uništava to neophodno 
jedinstvo identiteta, kontinuum u kojem je moguće jasno vidjeti 
i  logički zaključivati. Stoga je osnov razumljive muzejske poruke 
direktna veza sa sadašnjim vremenom i prostorom. To je, uostalom, 
i zalog demokratičnosti u razumevanju.

Nadrastanjem koncepcije tradicionalnog muzeja, savremeni 
muzej prestaje da bude sredstvo moći; a mijenja se i odnos prema 
posjetiocu koji prestaje da bude objekat edukacionog procesa kao 
procesa diseminacije i nametanja pozitivnih znanja. Savremeni 
muzej ne informiše, on komunicira. Po mišljenju jednog autora, 
„muzej može opštoj publici da preda apstraktno znanje na vrlo sli
čan način kao što su srednjovjekovne crkve predavale ljubav za 
hrišćanstvo“89. Dakle, priroda muzejske komunikacije nije eduka
tivnog karaktera, iako se građanski duh upinje da obaveze prema 
posjetiocima u muzeju definiše kao oblik klasičnog, školskog podu
čavanja. Kad je kulturno iskustvo po srijedi, Dž. Džojs (J.  Joyce), 
a ne samo on, govori o svojevrsnom objavljenju, epifaniji kao 



142

TOMISLAV ŠOLA

posebnoj vrsti iskustva. Takvo iskustvo, da se ogradimo od napada 
„obrazovatelja“, podrazumjeva izvjesno faktografsko znanje, ali što 
je još značajnije, ono služi kao motiv brzog, smislenog usvajanja 
i samog faktografskog znanja. Muzeji, tj. komunikacija koju pružaju, 
morala bi biti „ili izuzetno jedinstvena ili da omogućava interakciju 
kakva nije moguća kod kuće (...) gde ne postoji socijalni aspekt’’90. 
Mekluan naše vrijeme zove dobom tjeskobe „zbog električke implo
zije koja gura na aktivno uključivanje i participaciju“91. To se, da
kako, naročito tiče muzeja po liniji njihove korektivne i  protiv
djelatne prirode. To teško centriranje muzejske aktivnosti na sa
dašnje vrijeme i njegove potrebe ide teže no što se misli. Ili su 
muzeji pasivni i paseistički ili im se aktivizam, pod izgovorom 
intenziviranja osnovne djelatnosti, opravdava kao rad „za buduće 
generacije“. Primarni zadatak muzeja je da služe sadašnjoj publici, 
a ne budućoj jer će i sam oblik našeg služenja medijem muzeja 
budućim generacijama biti relevantno iskustvo.

U dobu tjeskobe, koje je, uprkos svemu, humanije no ijedno do 
sada, ali s bremenom odgovornosti za sudbinu čovječanstva na 
leđima svakog čovjeka, u tom vremenu muzej ima posebne zada
tke. Muzej mora da otkriva konkretne potrebe svoje publike i odgo
vara na njih. Od njega se očekuje da publici koja ima višak slobod
nog vremena i koja pati od izgubljenosti, pruži potrebnu strukturu, 
čvrst oslonac koji umeju da daju prijatelji, ljubavnici, duhovnici 
(vjernicima) ili psihijatri. Muzej je društveni mehanizam, stoga 
u njegove obaveze spada i pružanje orijentacije onima koji više 
ne mogu da je pronađu u sebi ili neposrednoj okolini. Nije riječ 
o tutorstvu niti o moralnoj poduci nego o pružanju prilike za samo
stalno pronalaženje potrebnih odgovora u istorijskom iskustvu, 
te o omogućavanju kreativnog učestvovanja u kulturnom činu. 
Uz poznate mogućnosti klasične i medijske prezentacije, „jedva da 
postoji ijedan razlog“, kako kaže A. S. Vitlin, „da se izložbe smatraju 
manje važnim medijem od govorne ili pisane riječi“92. Razmišljanja 
o odgovornosti muzeja idu i predaleko, čak do zaključivanja da 
muzeji moraju na sebe da preuzmu teret organizacije slobodnog 
vremena nezaposlenih93. Muzeji će u tome učestvovati po prirodi 
svoje uloge u društvu, a već i učestvuju činjenicom da ionako 
pružaju naročitu vrstu komunikacije. Novi muzeji nastoje da imaju 
radno vrijeme koje je u potpunosti podešeno potrebama svojih 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

143korisnika, kao što to, na primjer, čini Centar Žorž Pompidu. Još 
premalo istican kvalitet usluge koju pruža muzej je i mogućnost 
nenajavljene, iznenadne posjete za koju ne treba obavljati nikakve 
prethodne formalnosti. Tako muzej može zaista da funkcioniše 
i kao mjesto kontemplacije, kao cezura u metežu svakodnevnice.

Kako je već drugde objašnjavano, muzej preduzima značajne 
inicijative da bi komunikaciju s posjetiocem učinio mogućom 
i efikasnom. U tom je smislu još davne 1865. godine nastala prva 
muzejska kafeterija (refreshment room) u Muzeju Viktorije i Alber-
ta u Londonu. U takvom sličaju, a u međuvremenu je to postao 
neophodan dio muzeja, riječ je o zdravom posezanju u prošlost mu
zeja: vlasnik zbirke ponudio je rado svoje cijenjene goste i prijatelje 
prilikom za neobavezan razgovor i sređivanje utisaka. Upoređujući 
muzeje i institucije koje imaju mnoštvo posjetilaca (robne kuće, 
gostionice, bioskopi, stadioni itd.) jedan autor kaže: „Kao prvo, 
u najuopštenijem smislu može se reći da su takve institucije publici 
prihvatljive sve dok u njima ne osjeća kognitivne disonance. Ko
gnitivne disonance se, naime, uspostavljaju kad na primjer, nisu 
primjenjivi kriterijumi svakodnevnog ponašanja“94. Uslovljavanje 
muzejske poruke, ostvarivo u novim medijima i elektronskom 
obradom podataka, jedino je u stanju da pruži istovremeno i  sva
kom dohvatnu i najsofisticiraniju komunikaciju. Uz to, svoju 
važnost ima i sve drugo: „Učiniti da se posjetioci osjećaju i fizički 
i psihički udobno, ključ je za uživanje u muzeju“95. Naravno, muzej 
koji nije popularna verzija studijskog depoa može računati s novim 
rizicima. Tako je milioniti posjetilac Kanadske nacionalne galeri-
je u Otavi, kojem je kao nagrada pripala umjetnička slika, priznao 
da je ušao zbog galerijske kafeterije96. Ipak, oni koji imaju smisao 
za finese kulturnog života, znaće da je i taj efekat dio suptilnog 
programiranja. Savremeni muzeji počeli su da otkrivaju šarm i viso
ke socio-psihološke vrijednosti javnih prostora koje imaju svoje 
istaknute pretke u agori i forumu. Kako su ovi poslednji zaista često 
funkcionisali kao mjesto za afirmaciju i čuvanje identiteta (galerije 
portretnih bista, slavoluci itd.), doduše na jednom vrlo uprošćenom 
nivou, jasna je današnja ambicija muzeja. Književnost kojoj je 
otuđenje čovjeka omiljena tema, zna vrijednost javnog prostora koji 
omogućava oplemenjenu komunikaciju: „Kafane su bile do sada 
jedino moje utočište, jer su pune svijeta, i dobro osvetljene“, tako 



144

TOMISLAV ŠOLA

kaže jedan Sartrov junak (roman Mučnina)97. O tome i Hemingvej 
piše pripovjetku, itd98.

I sama muzejska djelatnost prečesto nije svjesna da je doseg 
muzeja kratak i nedovoljno efikasan ima li se u vidu sav enormni 
kompleks kulturne i prirodne baštine u cjelosti. Šansa za očuva
nje baštine je izvan institucionalnog dosega, ali s njegovom podsti
cajnom snagom i programom: „Sve baštine su smrtne, a kolektivna 
indiferencija uništava ih sigurnije od vremena“99.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

145NOVI OBLICI MUZEJSKE 
PRAKSE

Pod opterećenjem pogrešnih pretpostavki („nauka o muzejima“), 
muzeologija nije mogla direktno da pripremi novu muzejsku prak
su. Uprkos doprinosima nekolicine pojedinaca, i to doprinosa 
u teoriji i praksi100, muzeologija je prisiljena da se izloži naporu 
i  rizicima nagle transformacije, pa je već sada moguće govoriti 
o  raskolu između nove i tradicionalne teorije101. Sagledavši svoje 
mjesto u savremenom kontekstu, muzeji su shvatili da, kako kaže 
Rid (Read), predstavljaju „dio jednog sistema razonode, umjetnosti 
i  obrazovanja“. Jednom prihvaćena obaveza funkcionisanja za pu
bliku otvorila je sve ostale mogućnosti i skinula zabrane s „neorto
doksnih“ i „nedostojnih“ metoda i tehnologije. Svaki novi korak, 
kao na primjer činjenica masovne komunikacije kao novog 
iskustva, otvara nove mogućnosti i obaveze, pa prvi zadatak neke 
revitalizovane muzeologije treba da se sastoji u tome da pobroji 
i normira ta iskustva. Sve što je čovjek osjećao kao potrebnu brigu, 
na ovom stepenu svijesti je institucionalizovano. Višak slobodnog 
vremena i relativno obilje, bar u razvijenom svetu, ujedinjeni s me
dijskom sposobnošću da nijedan događaj ne ostavi anonimnim, 
stvorili su pravi „revival“ alternativnih i vaninstitucionalnih inicija
tiva i kulturnih akcija. U traženju modela za preživljavanje muzeji 
su počeli drugačije da razmišljaju: „Naša je dužnost ne samo da 
podučavamo, nego da pobuđujemo tjeskobu i oduševljenje te sti
mulišemo rasprave. (...) Ako to zapustimo može nam se dogoditi 
da ostanemo bez posla. Iza sebe će nas ostaviti mediji kao što je 
televizija“102.

Trebalo bi sumnjati u potpunu opravdanost brojnih ispitivanja 
javnog mnijenja koje su muzeji i instituti sprovodili u društvu 
nakon što su kasne šezdesete godine pokazale količinu i nivo neza
dovoljstva tradicionalnim kulturnim ustanovama. Takvih je ispi
tivanja javnog mnijenja bilo još odavno, ili kako kaže jedan autor 



146

TOMISLAV ŠOLA

da su stara ili čak starija od same publike muzeja103. Međutim, 
prvi sistematičniji napori datiraju od početka šezdesetih godina104. 
Ipak, zbog čega bi trebalo sumnjati u ispravnost tih pokušaja kad 
dolaze od strane muzeja? Muzeji su nastojali da čuju ono što im se 
najviše vjerovalo, a to su mahom i slušali, jer publika manje od njih 
poznaje mogućnosti ili inherentne obaveze muzeja. Zamišljena slika 
koju publika ima o muzejima konzervativnija je nego što bi željeli 
i muzejski tradicionalisti. Muzeji bi bolje učinili da su na osnovu 
nekog „popisa“ potreba sastavljali plan svoje akcije i promjena. Kad 
bi se vodili interesom većine posjetilaca, a njih na posjetu motiviše 
gotovo isključivo znatiželja, muzeji ne bi nudili više od sajamskog 
šoua. Pa ipak, tu muzeji nisu slušali glas publike. U oklevanju pred 
promjenama, a po logici sopstvenog institucionalizma, muzejima 
su bili potrebni svi dokazi tih novih potreba. Relativno bizarnih 
„mjerenja“, kao što je „hodometar“ na Univerzitetu u Kanzasu, bilo 
je mnogo. Mjerenje se sastojalo od postavljanja guste mreže elek
tričnih senzora ispod poda muzeja kako bi se ustanovilo vrijeme 
provedeno pred pojedinim slikama, broj koraka po prostoru, po 
svakom kvadratu, brzina kretanja itd. Od podatka da se prosječni 
gledalac u umjetničkom muzeju u proseku zadržava oko 15 sekundi 
pred pojedinim izloženim predmetom, imamo zapravo malo koristi. 
Naime, i prije smo znali da je to vrijeme apsurdno kratko i da 
s takvim načinom posjete muzeju ne dobija ni posjetilac niti muzej.

Kulturne revolucije su logična, makar i neželjena, reakcija na 
‘’kulturu drugih“ koja nije usvojena105. Njihova žestina, kao što je 
to probilo 1968. godine, znak je najčešće dvostruke nesrazmjere 
i ozbiljnih disonanci. Ili je oficijelna kultura predaleko od stvarnosti 
ili je jaz nerazumjevanja između nje i većine, prevelik. Obično je, 
naravno, istina oboje, kao što je slučaj s tradicionalnim muzejima.

Stavljeni pod sumnju, a kao trome tradicionalne ustanove, mu
zeji su s promjenama započeli vrlo postupno, a stvarno nova praksa 
mogla se usaditi samo prilikom novih projekata. Jedan od načina 
usaglašavanja s okolinom bio je u akcijama upoznavanja publike 
sa samom institucijom muzeja. Takvih akcija bilo je posvuda106, 
a zbog tih razloga je, uprošćeno govoreći, 1971. godine oglašen 
Međunarodni dan muzeja kao prilika za taj osnovni „marketing“ 
kulturnog modela muzeja. Zbog takvog stanja i D. S. Ripli izjavljuje: 
„Mi znamo šta mislimo o muzejima kao o radnom mjestu, ali 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

147smo u beskonačnom mraku kad je riječ o tome što drugi misle 
o  nama“107. Muzeji su tek marginalno prisutni u dnevnom životu, 
ali kad se u šalama spominju onda je kustosu nadimak „plesnjavko“. 
Raspravljajući o tim problemima A. H. Smit navodi tipičnu reakciju 
na posao kustosa: „Oh! Radite u muzeju, šta uopšte radite sa sobom 
čitav dan?“, i nešto dalje, zaključuje: „Ali zar nismo mi za to krivi 
i da li bi se takva situacija dogodila kad bi muzej bio živa snaga 
u  zajednici?108“ Nastojeći da učine komunikaciju s posjetiocima 
prisnijom i podignu defekt pukog izlaganja, muzeji su uveli zna
čajnu inovaciju vidljivih depoa. To se uglavnom ograničilo na Sje
vernu Ameriku109. Takav eksperiment koristi mogućnost jedne 
neposredne komunikacije karakteristične za „prvi talas“ muzeja, 
za privatno zbiranje koje se pojavilo u srednjem vjeku. Slično je, 
iako s drugim smislom, programiran Centar Žorž Pompidu gdje je 
otvorenošću centra pružena prilika svim znatiželjnicima da pro
šetaju potpuno neobavezno, da, ako im to odgovara, prisustvuju 
kulturnom doživljaju drugih. 

Muzeji postaju svjesni svoje odvojenosti od svakodnevnice 
i  njenih potreba i načina komuniciranja. Zbog toga, na primjer, 
muzej u Perigou (Périgueux), Francuska, poziva četiri umjetnika 
da rade u prostoru muzeja i na trgu ispred muzeja110. Njihove inter
vencije urađene su sa namjerom da povežu život ulice sa sadržajem 
muzeja. Ta „dosjetka“ praktične naravi predstavlja intervenciju 
u  jednu tradicionalnu muzejsku situaciju, ali otkriva da su mnoga 
razmišljanja o sudbini muzeja često oslonjena na umjetnost. Sinte
tička i sublimirajuća poruka kakva se traži od muzeja, poruka koja 
je sinergetička po prirodi i racionalizujuća u psihološkom smislu, 
nužno je medijski otvorena i (bar unekoliko) umjetnička po karakte
ru. Uostalom, najefikasniji argumenti za takav medijski muzej do
laze od tradicionalnih muzeja, koji, ako ikako mogu, sve izložbe 
prave s audio-vizuelnim dodatkom, a uređenje postavke prepuštaju 
umetniku (dizajneru, slikaru ili arhitekti).

Važna prekretnica u praksi muzeja, nadvladana i nadmašena 
vremenom, ali još uvijek vrlo važna, jeste osnivanje odeljenja Nor
dijskog muzeja (Nordiska Museet) u Stokholmu 1873. godine, 
posvećenog svakodnevnici švedskog sela. Osnivač, Artur Hazelijus 
je 1891. godine uspostavio Skansen, prvi istinski muzej na otvore
nom. Muzejska praksa je prvi put načela značajno pitanje zaštite 



148

TOMISLAV ŠOLA

i  čuvanja ambijenta, pitanje granica ingerencija ili dužnosti mu
zeja, a prvi put se praksa cjelovito suprotstavila isključivosti saku
pljanja reprezentativnih građanskih vrijednosti. Prvi put je u prak
si pokazano da je podjela zaštite predmeta na pokretne i  nepo
kretne potpuna administrativna proizvoljnost koja od samog 
uspostavljanja u 19. vijeku nanosi samo štetu. Trend okupljanja 
i sjedinjavanja onog što je nauka 19. vijeka beznadno specijalizova-
la traje sve do danas. Ipak, riječ je o relativno polaganom procesu. 
Pol Rive skovao je ime novog muzeja – Muzej čovjeka, koji je, kao 
simboličan duhovni otpor svjetskom ratu otvoren 1929. godine. 
Novokoncipiran muzej nastao je iz uvjerenja da je čovječanstvo ne
djeljiva cjelina u prostoru i vremenu, te da „nauka treba da sruši 
barijere političke geografije i sintetizuje vještačke klasifikacije fizičke 
antropologije, praistorije, arheologije, etnologije, folkloristike, so
ciologije i filologije“111. Taj koncept klasičnog muzeja doživeo je svoj 
klimaks u direktnom nastavljaču inovacijskog napora P. Rivea, Žorž 
Anriju Rivijeru, u ostvarenju Muzeja narodne umjetnosti i tradicije 
(Arts et Traditions Populaires) u Parizu112.

Stvarno novi oblici djelovanja muzeja ili proširenja muzej
skog koncepta su recimo različiti centri za prirodu sa svojim pro
gramiranim stazama. To je u teorijskim i praktičnim konsekven
cama izuzetno značajan poma. Riječ je o muzealizovanju objektivne 
stvarnosti oko nas s ciljem senzibilisanja odnosa prema toj okolini 
i prikupljanju znanja o njoj. Metod je – interpretacija. U tu svrhu 
postoje orijentacijski centri, legende, signalizacija, publikovani mate
rijal, itd. Takvi „centri“ brojni su u Sjevernoj Americi113.

Slično se u svjetu prave i interpretacije-prezentacije arheoloških 
nalazišta. Drugde se takav način naziva parkom prirode, arheolo-
škim ili istorijskim parkom, u zavisnosti od sadržaja. U tematskom 
broju Museuma o interdisciplinarnosti dio je posvećen upravo tim 
institucijama, što znači da je riječ o oblicima muzejske djelatnosti, 
a od tog priznanja su konsekvence ogromne114. Na svim područ
jima se pojavljuju oblici para-muzejske djelatnosti koji se mješaju 
s ortodoksnom muzejskom praksom. Ugroženi su tradicionalni kon
cepti i sve važeće definicije muzeja, a onda i muzeologije. Prefiksima 
poli-, multi-, imenima kao Centar i specifičnim imenima (Tehnora-
ma, u Vinterturu, Švajcarska115; Eksploratorijum J. R. Openhajmera 
u SAD itd.) označavaju se brojni oblici potpuno nove muzejske 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

149prakse. Naročito su se u svijetu razvili razni oblici aktivizma upore
divi sa tradicionalnom djelatnosti umjetničkih muzeja, kao i mno
gobrojni naučni centri. „Naučni centri imaju korisniju ulogu nego 
većina muzeja, ipak niko ih preglasno ne zagovara“116. Na način 
na koji naučni centri služe kao demonstracioni centri moder
ne tehnologije i popularne prirodnjačke laboratorije, nastaju i po 
drugim muzejima tzv. muzejski edukacioni centri117, očigledno kao 
potreba, ali i kao dokaz da je riječ o koherentnom, jedinstvenom 
interesu muzejske djelatnosti.

Kartezijanski muzeji su teško prilagodljivi egzistencijalističkom 
nastojanju da se pomiri racionalno i iracionalno, da se u pojedinač
noj egzistenciji čovjeka nadvlada „besmisao“. Novi muzeji zato ne 
nude užitak sakupljanja znanja i superiornost u kontinuumu istorije 
nego osjećaj solidarnosti i odgovornosti preživljavanja (identiteta) u 
vremenu i prostoru. 

Da li muzej može da odgovori potrebama pojedinačnog? 
„Sasvim je nesumnjivo nemoguć zadatak napraviti knjigu koja bi 
trebalo da posluži kao sredstvo informisanja u čitavom nizu tema, 
jedva međusobno povezanih, a da bude privlačna ljudima različitih 
kulturnih podloga i interesa, učenjacima i laicima, odraslima i dje
ci. Isto tako je nemoguće napraviti izložbu koja smjera da odgo
vori na jednako mnoštvo jedva definisanih namjera“118. Rečeno 
potpuno jasno. Pa ipak, kao što je već bilo riječi, muzeji još uvijek 
spekulišu s nekom „opštom publikom“, a ako nije riječ o novim 
oblicima muzejske prakse, njihova poruka nema adrese. Prva oba
veza muzeja, prvo preciziranje korisnika jeste služba sadašnjosti, 
današnjim ljudima, a ne budućim generacijama kako to neki struč
njaci tvrde119. Sada je riječ o potrebi kontekstualizovanja u  tok 
vremena i prostora, riječ je o kontekstualizovanju aktuelnog vre
mena i njegovih ljudi. Jedino u korelaciji, zbunjujuće osobine stvari 
i pojava dobijaju jasniji smisao. U muzeju vrlo pretencioznog imena 
Nacionalni muzej američke istorije (National Museum of American 
History), koji vjerovatno nije najbolji primjer, nalazimo najnoviji 
materijal i dokumentaciju, od poznatih sportista do političara i ljudi 
iz šou biznisa. Izložen je inventar korišćen u famoznim TV serijama, 
lični predmeti aktera itd. Iako je riječ o rudimentarnom muzejskom 
fetišizmu, ima u tome privlačna crta narcisoidnosti, ogledalnosti 
i individualnosti. Sasvim neprimjetno, taj tradicionalni muzej 



150

TOMISLAV ŠOLA

se odrekao ambicije da sve što napravi bude takvo da fascinira, 
pogotovo došljaka, ili, došljaka u svima. Tradicionalni muzej ima 
osobine statusnog simbola, a te se oznake imaju, naravno zbog 
drugih. Do koje mjere je savremenost legitimna tema muze
ja, pokazuju već jedan vijek, iako ne istim intenzitetom, muzeji 
savremene umjetnosti. Oni su prvi razbili predrasudu o  inkom
patibilnosti savremenosti i procesa muzealizacije. To je njihova 
magistralna zasluga. Za razliku od recimo istorijskih muzeja, oni 
ne poznaju potrebu za istorijskom distancom. Umjetnički muzeji 
priznaju legitimnost promjena i stalnu potrebu za revalorizacijom 
vrijednosnog suda. Takav organički pristup poziva na odgovoran 
i analitičan stav prema savremenosti i pridonosi otkrivanju vitalne 
veze muzeja i svakodnevnice.

Iako je do sada već bilo riječi da tehnološkom obnovom muzej
ska komunikacija može da dobije takve osobine i takvu efikasnost 
da podmiri sve potrebe i nivoe komunikacije, navedeni primjeri 
svjedoče tek da, pored muzeja koji su vrlo novi u pristupu, takvo 
razmišljanje obnavlja neprimjetno i tradicionalne muzeje. Gran
diozno pitanje je, neprestano, pitanje adresanta muzejske poruke. 
Upravo odgovor na to pitanje, ujedinjen s rezultatima analize mu
zeja kao mehanizma čuvanja identiteta (ma o čemu da se radilo), 
donio je nove oblike djelovanja muzeja i nove muzejske oblike 
uopšte.

Osim spominjanih muzejskih oblika nastali su, odgovarajući 
na specifične potrebe te „manjine“, dječji muzeji. Danas u svijetu 
svaki treći muzej ima dječje odeljenje koje svjedoči o stalnom na
stojanju da se poruka muzeja usloji po korisnicima. Dječji muze-
ji u Njujorku, Bostonu i Indijanapolisu predstavljaju, vjerovatno 
najznačajnije primjere te vrste u svijetu. Posebno poglavlje danas već 
čine odjeljenja ili muzeji za hendikepirane posjetioce120. U Americi, 
koja ima te potrebe i mogućnosti, rođen je novi oblik tzv. neighbor-
hood museum, ili kako bismo ga mi mogli nazvati: muzej mjesne za-
jednice.

Prvi muzej te vrste je Muzej Anakostije, koji je područni muzej 
Smitsonijanske muzejske korporacije. I najviši stručni službenici 
Smitsonijana govore o toj instituciji kao o muzeju, i to već dvadeset 
godina, a taj muzej nema zbirke121. Njegova zbirka je sam dio Va
šingtona kojem služi i čije ime nosi. Taj dio grada je gotovo 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

151od samog postanka tradicionalno crnački, a muzej predstavlja 
zajednički socio-kulturni imenilac. Skromne kancelarije i sala za 
izložbe gotovo su sav prostor bivšeg, skromnog pozorišta. Ipak, 
za muzej Anakostije zna svaki obavješteni muzealac u svijetu. 
Program muzeja je bio od prvog dana stvaran na osnovu potreba 
crne zajednice u Anakosti. Danas već neighborhood muzeji čine 
dio muzejske scene u Americi, a postoje već i prve definicije122. 
U  Njujorku je Muzej Bario (Museo del Bario), za portorikansku 
manjinu, i Muzej Studio (Studio Museum) za crnačko stanovništvo 
u Harlemu, u Bostonu je muzej Afričke umjetnosti koji se takođe 
pretvorio u lokalni crnački muzej itd. „Kampanja za renesansu 
grada“, koju je Evropski savjet započeo 1980. godine, iznela je na 
vidjelo da je jaz između administratora i administriranih dublji 
nego ikad123. Sve je više asocijacija građana „ali okruženih masom 
pasivnih građana“. Gradskoj četvrti, baš kao što to pokazuje Ana
kostija, pripada nova važnost. Uostalom i kod nas se čuju, doduše 
nezavisno od poznatih primjera, alternativni glasovi, da nam 
treba muzej mjesne zajednice124. Zanimljiv i uspješan ekperiment 
predstavlja u Meksiko Sitiju područni „muzej“ famoznog Antropolo-
škog muzeja, koji je i sam inovacija u smislu naukovanja Pola Rivea, 
naime, Kuća muzeja (La Casa del Museo).

„Proterani bogovi nalaze se u muzeju; zašto se sutra ondje ne 
bi našla i ogledala?“125 Veliki muzeolog Malro mislio je najmanje 
na stvarna ogledala koja je video u jednom hinduskom hramu. 
Simbolika i stvarnost introspekcije nije samo ogledalo nego i mi
kroskop. Paralelno s elektronskim mikroskopima u biologiji i hemiji 
razvijeni su i metodi i sklonost „mikroskopiranja“ u društvenim 
naukama. Takvim pristupom otkriveno je mnoštvo sasvim izrazitih 
identiteta, interesnih grupa i cjelina koje zaslužuju primeren, pose
ban tretman i od strane muzeja. Broj glasova koji sasvim jasno 
traže od muzeja da budu „korjeni prema zajednici kojoj služe“126, 
stalan je u literaturi poslednjih decenija. Zahtjev je za muzejima 
po pokrajini koji će svoje polazište naći u lokalnoj kulturi, koji će 
pronaći korjene, jer je sve drugo uvezeno i nesamoniklo. Treći talas 
donio je, takođe, slijedeći istu logiku povećanih mogućnosti, custom 
tehnologiju koja ima sposobnost, odnosno kvalitet da podmiruje 
krajnje specifične i individualizovane potrebe. Istorija time još je
dnom dokazuje umjeće spiralnog kretanja. Industrijsko doba koje 



152

TOMISLAV ŠOLA

nas je toliko uplašilo tipizovanjem i gubitkom identiteta izgleda da 
je definitvno za nama i u muzejima.

Žorž Anri Rivier je u razdoblju od 1958. do 1960. godine prvi put 
konkretizovao svoje ideje izražene kojih desetak godina pre toga127. 
Bio je to projekat mreže tematskih muzeja („musées de thèmes et 
des pays“) za svaku regiju kojoj je znao kulturnu specifičnost. Čvr
sta tačka te mreže je jedan sintezni muzej (musée de synthèse) koji 
mora biti poziv na otkrivanje, koji ustanovljava vezu između istorije 
jednog kraja, ljudi koji u njemu žive i rade i njihove okoline. Plan 
je dobio temeljni podsticaj tek iluminativnim sastankom trojice 
zainteresovanih (Evrar, Rivijer, De Varan-Boan) 1972. godine, kad 
je novom „muzeju zajednice“ izmišljen naziv „ekomuzej“. Dvi
je godine kasnije nastaje Musée de la Communauté Le Creusot 
Montceau-Les-Mines, a danas je već u praksi brojnih ekomuzeja u 
Francuskoj, Kanadi i drugdje (gde ne nose naziv ekomuzeja), izgra
đena teorija i osnovano Udruženje za novu muzeologiju. Praksa je 
donjela inovacije koje tradicionalna teorija ne priznaje, a rezultat je 
raskol, još pre no što nova teorija i nova praksa mogu i da počnu da 
funkcionišu usklađeno. Ekomuzeji nisu ekološki orijentisani: njihov 
predmet je cjelina svekolikog okruženja. Osnova muzeja je defi
nisana teritorija koja je određena socijalnim, kulturnim, geograf
skim, ekološkim, istorijskim i ostalim parametrima. Ekomuzejem, 
fenomen muzeja i muzejska djelatnost kao praksa stupaju na pod
ručje civilizacije trećeg talasa, otvaraju pozicije muzealiteta do te 
mjere da više ništa u muzejskoj teoriji i praksi neće biti izuzeto od 
promjena.

Reference
1  August Loehr, „Present Problems of Museums“, Museum 2, no. 2 (Paris 

1949): 37.
2  Ripley, „Museums: Evolution or Revolution“, 6.
3  Alexander von Saldern, Salzburg Seminar, Function and Future.. .
4  John Sailer, predavač na seminaru u Salzburgu, Salzburg Seminar, Func-

tion and Future...
5  Ibid.
6  Gaballah Ali Gaballah, Salzburg Seminar, Function and Future... Autor 

tvrdi da je u zemljama u razvoju kriza permanentno stanje muzeja.
7  Bernard Gilman, Le musée, agent d’innovation culturelle (Strasbourg: 

Conseil de l’Europe, Conseil de la coopération culturelle IV, 1977), 38.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

1538  Ripley, The Sacred Grove, 156.
9  Intervju sa Suzan Zontag, El Pais (Madrid), 1983.
10  Roy Strong, „Museums: New Horizons for the Seventies“, Museums Jo-

urnal 70, no. 3 (London, December 1970).
11  Shamberg, Guérilla Television, 13.
12  Duncan F. Cameron, The Museum: a Temple or the Forum (Paris: Cul-

tures, UNESCO, 1972): 189. Ili The Museum: a Temple or the Forum“. Curator 
14, no. 1 (March 1971): 11–24. Ili Journal of World History 14, no. 1 (1972). 
Uz dozvolu UNESCA

13  Robert M. Hume, „Progressive Innovation: The Director's Viewpoint“, 
Curator 12, no. 1 (New York, February 1969): 14.

14  Strong, „Museums: New Horizons“.
15  Huges de Varine Bohan, „The Modern Museum: Requirements and 

Problems of a New Approach“. Museum 28, no. 3 (1976): 131–144.
16  Direktor Van Abemuzeuma u Ajndhovenu, ugledni umetnički kritičar, 

direktor sedmih Dokumenata u Kaselu 1982. Iz intervjua za časopis Informa-
tica Museologica.

17  Marilyn K. Foster, „Boards Must Take Charge in New Age“, Museum 
News (Washington, July 1982).

18  Thomas Radeford, „From A to V: Audio-visuals for Exhibits“, Museum 
News 52, no. 5 (Washington, January/February 1974): 40.

19  Iz razgovora s autorom vođenog u maju 1984.
20  Richard Cork, „What does Documenta Document?“ Studio Internatio-

nal 194, no. 938 (London 1/1978): 37–47.
21  Veselko Tenžera, „Likovni sizizam“, Vjesnik (Zagreb), 18. mart 1980, 13.
22  Davorka Grenac, „50. rođendan MOMA-e“, Vjesnik (Zagreb), decem-

bar, 1979.
23  Carol Duncan and Alan Wallach, „Moma: Ordeal and Triumph on 53rd 

Street“, Studio International 194, no. 988 (London 1/1978): 53–57.
24  Glusberg, Cool and Hot Museums, 53.
25  Strong, „Museums: New Horizons“, 140.
26  John Whitman, „More than Buttons, Buzzers and Bells“, Museum News 

57, no. 1 (Washington, September/October 1978): 49.
27  Andre Gide, Povodi i odjeci; kritike, članci i eseji, (Rijeka: Otokar 

Keršovani, 1980), 12.
28  Giulio Carlo Argan, „Circulating and Educational Exhibitions in Italian 

Museums“, Museum 3, no. 2 (Paris 1950): 289–291.
29  Džozef Nobl, bivši predsednik Američke asocijacije muzeja u: Museum 

News 56, no 5 (Washington, May/June 1978).
30  Ibid.
31  Alexander, Museums in Motion, 6; autor govori i o „pobunjenicima“ iz 

1968. godine.
32  Étienne Gilson, Painting and Reality (Washington D.C. 1957), 229.
33  Shamberg, Guerilla Television, 14.



154

TOMISLAV ŠOLA

34  Sherman E. Lee and Edward B. Henning, „Works of Art, Ideas and Mu-
seums of Art“, in On Understanding Art Museums (American Assembly, Co-
lumbia University and Prentice-Hall, 1975), 10.

35  Malraux, Antimemoari, 466.
36  Grace Morley, „Museums and UNESCO“, Museum 2, no. 2 (Paris 1949): 

11–21.
37  Kenneth Hudson, Museums for the 1980’s; A survey of the World’s trends 

(Paris: UNESCO and London: McMillan Press, 1977), 198.
38  Manfred Eisenbeis, „Elements for a Sociology of Museums“, Museum 

24, no 2 (Paris 1972): 113.
39  Morley, „Museums and UNESCO“, 11–21.
40  Glusberg, Cool and Hot Museums, 55.
41  Nora et Minc, L’informatisation de la société.
42  Servan-Schreiber, Le pouvoir d’informer, 336.
43  Ripley, The Sacred Grove, 88.
44  McLuhan, Understanding Media.
45  Malraux, Glava od obsidijana, 160.
46  Albert T. E. Gardner, u: Alexander, Museums in Motion.
47  Kenneth E. Boulding, „The Future of Museums“, Museum News 52, no. 2 

(Washington, October 1973).
48  Alexander, Museums in Motion.
49  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message, 100.
50  Toffler, The Third Wave, 377.
51  Strong, „Museums: New Horizons“, 104.
52  Iz razgovora s direktorom muzeja, Aleksom fon Saldernom.
53  Andre Gide, Povodi i odjeci, 58.
54  Iz razgovora s direktorom muzeja P. de Montebelom.
55  Gide, Povodi i odjeci, 59.
56  Glusberg, Cool and Hot Museums.
57  Ibid.
58  Strong, „Museums: New Horizons“.
59  Glusberg, Cool and Hot Museums, 53.
60  Museum Magic.
61  Prema katalozima izložbi Muzeja Anakostije i kontaktima s direktorom 

Džonom Kinardom.
62  Shamberg, Guerilla Television,12.
63  Ibid.
64  Iz razgovora s direktorom Metropolitan Museuma, P. de Montebelom.
65  Prema autoru Watsonu Laetschu (Lawrence Hall of Science, Universi-

ty of California, Berkeley), navedeno u: John Whitman, „More than Buttons 
Buzzers and Bells“, Museum News 57, no. 1 (Washington, September/October 
1978): 43–50.

66  Alma S. Wittlin, „Hazards of Communication by Exhibits“, Curator 14, 
no. 2 (New York, June 1971): 138–152.

67  Ibid.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

15568  Richard A. Chase, „Museums as Learning Environments“, Museum 
News 54, no. 1 (Washington, September/October 1975): 39.

69  Alma Wittlin, „Museum Docentship: Alternatives to Tradition“, Gazette 
11, no. 1 (Ottawa, Winter 1978): 8–10.

70  Strong, „Museums: New Horizons“, 103.
71  Daniel Dailey and Roger Mandle, „Welcome to the Museum“, Museum 

News 52, no. 5 (Washington, January/February 1974): 45–49.
72  Chase, „Museums as Learning Environments“.
73  Danièle Giraudy et Henri Bouilhet, Le musée et la vie (Paris: La Docu-

mentation Française, 1977), 88.
74  Museum Magic.
75  Wittlin, The Museum: Its History, 221.
76  Gide, Povodi i odjeci.
77  Wittlin, The Museum: Its History, 188.
78  Malraux, Glava od obsidijana.
79  Citat naveden u: Museum Magic, 8.
80  William T. Alderson and Shirley P. Low, Interpretation of Historic Sites 

(Nashville: AASHL, 1976), 20.
81  Froelich G. Rainey, The Function and Future of Museums in the changing 

society of this century.
82  Strong, „Museums: New Horizons“, 104.
83  Glusberg, Cool and Hot Museums.
84  Museum Magic, 48.
85  Malraux, Glava od obsidijana, 150.
86  Braca Gaković, Komunikacije (Beograd, maj 1984).
87  Britanska serija iz prosekture na temu tzv. popularne medicine, prikazi-

vana na JRT u toku 1983. godine.
88  Hudson, Museums for the 1980’s.
89  Rene Dubos and Kenneth E. Boulding, „The Future of Museums: An 

Outside View“, Museum News 52, no. 2 (Washington, October 1973): 51.
90  Whitman, „More than Buttons“, 43–50.
91  McLuhan, Understanding Media, 5.
92  Alma S. Wittlin, „Commonsense versus Universitology“, Museums An-

nual no. 3 (1971): 20.
93  Rainey, The Function and Future of Museums.
94  Eisenbeis, „Elements for a Sociology of Museums“, 113.
95  Communicating with the Museum Visitor. Guidelines for Planning, (To-

ronto: Royal Ontario Museum, April 1976), 75.
96  Wilcomb E. Washburn, „The Museum's Responsiblity in Adult Educa-

tion“, Curator 7, no. 1 (New York, January 1964): 37.
97  Sartre, Mučnina.
98  Ernest Hemingway, The Well Lighted Place.
99  Culture et Communication no. 20 (Paris, Octobre 1979): 4.



156

TOMISLAV ŠOLA

100  Žorž Anri Rivijer, D. S. Ripli, A. Vitlin, G. Rorli, Marsel Evrar, Vil 
Sandberg, Z. Z. Stranski, D. Kameron, P. Raven, I. de Varan-Boan, A. Bauer 
itd.

101  Udruženje Muséologie Nouvelle formirano je 1983. godine u Marselju 
nakon pokušaja da se dio protagonista novog pristupa u muzeologiji i muze-
jskoj praksi okupi u podkomitetu ili posebnom komitetu ICOM-a.

102  Ian Finlay, Priceless Heritage. The Future of Museums (London: Faber & 
Faber, 1977), 101.

103  Eisenbeis, „Elements for a Sociology of Museums“, 110; navodi rad Al-
freda Lichtwarka, Ausgewählte Schriften (Berlin 1917) i još dvojice autora: 
Fechnera iz 1876. i Birama iz 1919. godine.

104  Hans L. Zetterberg, Social Theory and Social Practice (New York: The 
Bedminster Press, 1962).

105  Aluzija na knjigu H. de Varine-Bohana, La Culture des autres koja 
predstavlja izuzetnu analizu rascepa između kulture establišmenta, službene 
kulture i kulture svakodnevnice.

106  American Association of Museums, America’s Museums: the Belmont 
Report, A report to the Federal Council on the Arts and the Humanities, Oc-
tober 1968 (Washington, 1969).

107  Ripley, The Sacred Grove.
108  Anna H. Smith, Museums in Action (Johannesburg: Africana Muse-

um).
109  Alexander, Museums in Motion.
110  Podaci su uzeti iz publikacije Culture et Communication (1982) ali su 

takvi primjeri brojni u svetu (Pariz, Le Kruze).
111  Pol Rive, poznati francuski antropolog, etnolog i lingvista. Osnivač je 

i dugogodišnji direktor revolucionarnog, multidisciplinarnog muzeja Muzeja 
čovjeka u Parizu.

112  Ž. A. Rivijer osnivač je Muzeja narodne umjetnosti i tradicije, koji je 
otvoren 1960. godine kao najsavremeniji muzej u svjetu i s najnaprednijom 
muzeološkom koncepcijom; projekat je rađen pod jakim uticajem Pola Rivea s 
kojim je Ž. A. Rivijer sarađivao na preuređenju Muzeja čovjeka.

113  William A. Burns, Your Future in Museums (New York, N.Y.: Richards 
Rosen Press Inc., 1967).

114  Musée et Interdisciplinarité, Compte rendu de la réunion du comité „ad 
hoc“ pour la préparation d’un numéro spécial de la révue de l’UNESCO Mu-
seum, (Mai 12–13 1976), 5.

115  Museums in the Mixed Economy, Proceedings of the Milan Seminar of 
the European Museum of the Year Committe, European Council, April 1983.

116  Whitman, „More than Buttons“, 47.
117  „Hands on Museums; Partners in Learning“, A report from Education-

al Facilities Laboratories, 1975.
118  Wittlin, The Museum: Its History, 185.
119  Josef Beneš, referat na simpozijumu Collecting Today for Tomorrow, 

ICOFOM Annual Meeting, Leiden, October 1984.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

157120  U toku nekoliko meseci studijskog rada u Dokumentacionom cen-
tru ICOM-a skupio sam relevantnu dokumentaciju i (barem 1979. godine) 
najkompletniju, tada postojeću bibliografiju.

121  John Reinhardt, jedan od direktora Smithsonian Institution u intervjuu 
za Informatica Museologica 1984. godine.

122  Alexander, Museums in Motion.
123  Forum, Strassbourg, Conseil de l’Europe, 1/81, 17.
124  Vladimir Dodig Trokut, umjetnik i protagonista Antimuzeja, sakupljač 

vrlo velike zbirke predmeta koji se, jednim djelom zbog nereprezentativnosti, 
ne smatraju muzejskim. Trokut je kontroverzna i posebna pojava na kultur
noj sceni, svakako izuzetno bitan kao reakcija na tradicionalnu muzeologiju 
i inertni muzej.

125  Malraux, Glava od obsidijana, 274.
126  Ian Finley, Priceless Heritage. The Future of Museums, (London: Faber 

and Faber, 1977), 171.
127  Jean-Yves Veillard, „Le musée d'histoire, Musée de Combat“, in Muse-

um, Territory, Society: New Tendencies, New Practices / Musée, territoire, so-
ciété: nouvelles tendances, nouvelles pratiques (Proceedings of ICOFOM sympo-
sium, London, July 1983 (Stocholm: ICOM, 1983).





AUDIOVIZUELNA 
KOMUNIKACIJA 
U MUZEJIMA





PREMA TOTALNOM MUZEJU

161MUZEJSKI PREDMET

Priroda
Predmeti su blagoslov i prokletstvo muzeja. Pitanje ili problem 

muzejskih predmeta treba dovesti u polje suženih dilemma. Sada
šnje tumačenje i stavovi toliko su različiti i neskladni da predsta
vljaju neprelaznu prepreku neophodnim konvencijama u muzejskoj 
djelatnosti. Ako se stav o važnosti predmeta u muzeju razlikuje od 
fascinacije i fetišizma, na jednoj strani, i ukidanja njegove sredi
šnje važnosti na drugoj, onda u nekim situacijama i rasprava među 
protagonistima tako različitih mišljenja, makar vođena i o drugim 
temama, prestaje biti moguća. Gotovo po pravilu, bez tih funda
mentalnih neslaganja ne prolazi nijedna rasprava ili simpozijum 
međunarodnih komiteta za muzeologiju i obrazovanje kadrova, a 
slično je i s ostalim komitetima ICOM-a (obrazovanje, odnosi s jav-
nošću, razmjena izložbi itd.). Prije ili kasnije u konfrontaciji mišlje
nja izbija na vidjelo drugačije gledanje na prirodu muzejskog pred
meta. Kako je moguće postići konsenzus oko prezentacije politike 
kolekcionisanja, oblika interpretacije, ako ne postoji slaganje u razu
mevanju prirode muzejskog predmeta?

No, pogledajmo ukratko šta tvrde suprotstavljena mišljenja. 
U svojoj poruci čitaocima i najvećoj pojedinačnoj stručnoj organi
zaciji na svetu, Američkom udruženju muzeja, (bivši) predsed
nik Džozef V. Nobl gotovo u cjelosti definiše stav koji bismo mogli 
nazvati konzervativnim i tradicionalističkim1. Po tom euforičnom 
iskazu, muzej ima da zahvali svoj ugled činjenici da posjeduje 
„stvarne predmete“ (što je donekle prihvatljivo), ali malo dalje 
u  tekstu Dž. V. Nobl ističe: „Učite od originala“ i „Mi smo čuvari 
istine našeg doba“, a to sve u „dobu jaza nepovjerenja“ u kojem se 
„na muzeje gleda kao na mjesta gde se istina održava sa savjesnom 
tačnošću“.

Teško je, pogotovo s današnjim odgovornostima i izmijenjenim 
svijetom držati se kategorije „stvarnih“ predmeta. U opasnosti je 



162

TOMISLAV ŠOLA

i  kategorija „predmet“, a kamoli njegova „stvarnost“. Učenje na 
osnovu „originala“ trebalo bi da ima prednosti, ali s današnjim 
znanjem o učenju i neodgovorenim pitanjem o prirodi originalnosti, 
preporuka je romantično isključiva. Po Dž. V. Noblu, svaki muzej 
je postao „kancelarija za standarde po kojoj posjetioci provjeravaju 
svoj koncept istine i stvarnosti“2. Malo kasnije govori o tome da 
muzeji treba da budu budni da ne bi došlo do brisanja granica 
između originala, te faksimila i replika, jer ako se to dogodi „sve 
je izgubljeno, a mi ćemo postati ‘theme parks’ i centri za zabavu“. 
I opet, treba vidjeti šta je original u muzeju i koliko je danas ori
ginala u muzeju, šta se gubi, a šta dobija (i ko zaista dobija) ako 
sve podredimo originalu. I još nešto, treba odrediti da li naša 
sadašnjost i, još više, budućnost imaju realnu mogućnost da se vežu 
na „originalnost“ kao osobinu predmeta koje će muzeji posjedovati. 
Pri završetku svoje poruke koja je bila svojevrstan tradicionalistički 
vox populi, Dž. V. Nobl poziva se na demokratičnost takvog tradi
cionalnog muzeja koji ostavlja svakom posjetiocu mogućnost da 
„stvori sopstvene zaključke (...) bez nametanja pogleda od strane 
ikoga“. Muzej, kao savršen medij manipulacije, kao kreativan medij 
i medij gotovo filmske montaže, nije istinit i objektivan po sebi, 
iako je to Dž. V. Nobl mislio, jer je riječ o već poznatom argumentu: 
„U svakom objektu postoji njegova inherentna poruka3“, predmeti 
su nemušti i u mraku, bez svjetla interpretacije. Treba podsjetiti, 
interpretacija je sadržana već u načinu rasvete, visini postamenta, 
mjestu među ostalim predmetima, sve počevši od izgleda ulaza 
u  muzej. Najprivlačnija racionalizacija frustracije sakupljanja 
u  muzejima jeste već spominjano rješenje u „excellence“. Time 
Dž. V. Nobl završava svoju poruku koja je vjerovatno bila dobro pri
mljena od strane većine zbog svoje otmenosti: „Ono što izlažemo 
su standardi odličnosti našeg vremena“. Nažalost, osim obaveze da 
skupe i pokažu „excellence“, muzeji imaju mnoge druge zadatke bez 
kojih ne bi mogli biti „čuvari istine našeg doba“, jer se ta ista istina 
najmanje nalazi u kategoriji odličnog i savršenog.

Imajući u vidu neke važne rasprave o prirodi muzejskih pred
meta, namera je ovde pronaći do koje mjere je muzej sudbinski 
vezan za realni, trodimenzionalni predmet i koja su ograničenja te 
veze. Tradicionalni muzej pokazuje da je dio svog socio-kulturnog 
konteksta jer se i sam ponaša vlasnički. Posjedovanje predmeta 
nosi sva opterećenja prestižnog gomilanja, tako očigledna i trajna, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

163a koja smo upoznali u proto-muzejskim oblicima. Posjedovanje je 
još uvijek mitsko usvajanje, uzimanje duše posjedovanjem njenog 
fizičkog staništa. Vlasništvom nad predmetom ostvaruje se pravo 
na cjelokupan informacioni kõd predmeta, pravo na njegovu pro
šlost, simboličko pravo na njegov kontekst i protagoniste njego
vog nastanka. Kako je u pitanju, pored naučnog interesa čije se 
postojanje i djelovanje ne mora sudarati s ovim simboličkim svoj
stvima usvajanja, izvjestan oblik fetišizma i prestiž moći činje
nicom vlasništva, treba otkriti odnos muzejske institucije prema 
muzejskom predmetu bez tih opterećenja, jer mu ona nisu nužno 
imanentna, a pogodna su da manipulišu i samo muzejsko poslan
stvo. Zbog tih simboličkih osobina zahtjeva se od muzeja da 
imaju jedino tzv. originalne predmete. Među najperfidnije oblike 
ratnih uništenja pripada ubistvo kultura koje se događa pljačkom 
kulturnih dobara, nelegalnim prometom, tj. izvozom kulturnih 
dobara, ekonomskim pritiscima koji prisiljavaju na prodaju itd. 
Kulturološkim ubistvom, koje takođe ima svoje istorijske paralele 
sve do zidova pećine, protivniku se oduzima duša, a time se njime 
potpuno i ovladava. Uz pljačku kulturnog bića država i naroda 
odvlačenjem predmeta sa svojstvima kulturne baštine, koji će even
tualno postati muzejski predmeti, događa se još jedan ne manje 
značajan oblik simboličke, ali i praktične pljačke identiteta. Kroz 
odvođenje ljudskog kulturnog potencijala. Nekad se zavojevačka sila 
koristila brutalnim odvođenjem u roblje ili fizičkim uništavanjem. 
Rim je pokazivao najperfidniji ukus. Danas, kad stvari uzimaju sofi
sticirane oblike, postoje brojni načini da se takav ljudski poten
cijal privuče. Vraćajući problem važnosti muzejskih objekata na 
realno mjesto spoznajom da, uprkos već tradicionalnoj „objektofili-
ji“, gotovo fiksaciji na predmete, nisu važni predmeti nego kulturni 
ili prirodni entitet kojem ovi čine tek materijalno svjedočanstvo, 
dolazimo do osnova gdje je moguće lakše vidjeti i odgovornije 
odlučivati. Ne bi u raspravi trabalo ići predaleko dokazujući da 
ni ekonomiju ne čini tehnologija koliko stručna osposobljenost, 
tehnička kultura, opšta kultura i ingenioznost tzv. ljudskog faktora. 
Iako je to gotovo u cjelosti primjenjivo kao misaoni i analitički 
predložak i na muzeje, zahtjevalo bi preveliko udaljavanje od teme 
dokazivati da je predmet muzeja i čovjek i da čovjek kao fizička 
i kulturološka cjelina može biti muzej ipso facto.



164

TOMISLAV ŠOLA

I varvarski Rimljani, kojima je u brutalnom usponu trebao grčki 
duh, nisu samo prenijeli znanja, tehnologiju, kipove i filozofske 
zapise. Oni su u Rim prevezli grčke učenjake, umjetnike, filozofe, 
a pri tom još i naučili grčki jezik. Naša recentna civilizacija koja je 
stvorila moderne muzeje, naše varvarsko građanstvo industrijske 
revolucije nije imalo tako sofisticiran uvid u suštinu culture. Ono 
što se moglo vidjeti, opipati, ako treba i razbiti, jedino je imalo 
simbolički šarm usvajanja. Paralelno, ali ne slučajno, novo božan
stvo zapadno-evropske civilizacije, koje će upropastiti sve ambicije 
zapadne civilizacije o obnovi u Novom svjetu, uspinjalo se do 
svog današnjeg statusa: produkt, materijalno dobro, potrošački 
predmet. Društvo koje je svoj vrijednosni i organizacioni sistem 
osnovalo na proizvodu još je uvijek, iako na izdisaju, savršeno 
zadovoljno s muzejom koji je usredsređen na objekat. Kako je već 
bilo riječi, društvo zasnovano na procesu, a ne proizvodu, priželj
kivaće drugi pristup koji će radije govoriti o informaciji i  kon
ceptu, čak i onda kad podrazumjeva pod time i realni objekat. 
„Nadolazećoj, potrošački orijentisanoj kulturi postale su važne eti
kete autentičnosti i zaštita protiv krađe“4. Ali ne prepoznajemo li 
da su muzeji poslušali istu logiku? Kult originalnosti i autentičnosti 
rođen je u renesansi, afirmisan u romantizmu i najbolje sproveden 
u muzejima. No, pre nego što se vrlo ukratko pozabavimo raspra
vom o značenju originalnosti i autentičnosti, razmotrimo još samo 
prirodu predmeta i sadašnju praksu.

Zanimljivo je da i na istoku i na zapadu, uz razlike u pojedino
stima, važi isto pravilo reprezentativnosti kao kriterijuma za izbor 
predmeta za muzej. U nekim istočnim zemljama takođe se, kao 
na aukciji u Sotbiju (Sotheby’s) kaže za neki skup predmet „da ima 
muzejsku vrijednost“. Protiv-teza je da bilo šta može biti predmet 
u muzeju bez obzira na tradicionalne vrijednosti, obično izrazive 
novčano na osnovu uloženog truda, rjetkosti itd. Osim pojedinaca 
i alternativne kulture (Anti-muzej Vladimira Dodiga Trokuta je 
rečit primjer), malo je onih koji su tako načeli konvencije građanske 
kulture. Po jednoj nedavnoj definiciji s Istoka, „muzealije su takvi 
pokretni, autentični objekti koji kao nepobitni dokazi objašnjavaju 
razvoj prirode, odnosno društva kroz duži period vremena i koji 
služe istraživanju, obrazovanju, vaspitanju i rekreaciji“5. Da li je „po
kretno“ ono što se može staviti pod ruku, ili je pokretan pergamonski 
hram ako ga Berlin dovoljno želi ili su pokretni spomenici kulture, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

165dakle i muzejski objekti, egipatski hramovi u Abu Simbelu zato jer 
se svjet složio da ih treba premjestiti? O autentičnosti, naknadno. 
„Nepobitnih dokaza“ je vrlo malo, a kad bi samo njih napustili, u 
muzejima ne bi bilo više prostorne oskudice, njihovog sudbinskog 
problema, naime. Uostalom, malo je toga u muzejskoj djelatnosti 
što bi trebalo shvatiti kao opravdanu potrebu dokazivanja. Relativne 
je vrijednosti i kategorija „duži period vremena“ jer omogućuje arbi
trarnost procjene koja ne spada u tok klasične definicije.

Muzej nije niti mrtvačnica niti riznica, u njega ne pripadaju 
isključivo mrtvi predmeti ili trofeji basnoslovne vrijednosti. Ipak, 
mnogo toga u muzejima pripada kompleksu memorabilija i su
venira i ne govori ništa o smislu istorije ili iskustvima čovjeka ili 
zakonitostima promjena prirode. Muzeji savremene umjetnosti 
danas već imaju tradiciju postojanja, dakle i tradiciju bavljenja 
svakodnevnicom. Kako, dakle, priznati ortodoksnu muzealnost 
nečemu što je pod logičnim rizikom suda vremena? Ako čekati 
priliku panoramskog uvida sa svim valorizacijama vremena znači 
prokletstvo rekonstruisanja, rizik pogrešaka u muzealizovanju 
svakodnevnice isplati se utoliko što traži od muzeja da bude prisutan 
i živ učesnik i što je zadatak rekonstrukcije mnogo lakši. Prihvatajući 
novu medijalnost, proširenu medijalnost umjetnosti, umjetnički 
muzeji bliže su od ostalih istini kakvu treba sačuvati. Uostalom, 
i sama umjetnost, koja je valjda jasnije no ikad protestovala protiv 
uokvirenog umjetničkog dela, pokazala je muzejima da smisao 
muzeja nije da se iglom pričvrsti na baršun što više insekata. Ako 
se umjetnička djela sele u život, prevelika i nepodesna za zidove 
(land art, body-art, mail art, akcije, konceptualna umjetnost itd.), 
onda to ne znači da nam muzeji nisu potrebni. Riječ je samo o do
kazu da je sretnom okolnošću živi objekat muzealizovanja, ovoga 
puta umjetnost, odbio patološku pedanteriju odlaganja u vitrine 
i klimatizovane prostore. Valjan zaključak je da predmet muzeja ne 
mora da bude samo trodimenzionalni predmet, nego dokumentaci-
ja, aktivnost, akcija, sastajanje... Uostalom, nigdje kao u umjetnosti 
nije muzej pokazao svoju osobinu medijske metamorfoze. Jednom 
uspostavljen kao takva tradicionalna institucija, kao čuvalište bivših 
predmeta, sve što uđe u muzej dobija novo značenje. Muzej je po
stao konvencija i to negativna lingvistička i semantička konvencija.

Postupak muzejske dekontekstualizacije predmeta je jednako 
grub prema predmetima kao što je odvođenje u roblje zločin pre



166

TOMISLAV ŠOLA

ma ljudima. To je oblik uništenja. Najčešće, a to danas, kad su 
problemi tradicionalnih muzeja postali apsurdni, lako uočavamo, 
predmet-informaciju svodimo na predmet-podatak. Razlika je 
ogromna i pogubna. Uostalom, kad je bilo riječi o zloupotrebama 
muzejskog medija, bilo je rečeno da je takav muzej podataka lakše 
koristiti u svrhe manipulacije. Izlaz iz takvog beznađa muzejski 
radnici potražili su u estetizaciji prezentacije. U nagonu je čovjeka 
da vrednom i važnom daje počasno mjesto: svjetlo, zaštićeno, ugo-
dno, na dostojnoj visini i u dostojnom ambijentu. Tako se, i onda 
kad to nije direktno nastojanje, prezentacija estetizuje do mjere gu
bitka poruke. Bezbroj predmeta po muzejima znamo danas jedi
no kao lijepe predmete, a da im se izgubio svaki trag stvarnog, 
inherentnog značenja, značenja koje su imali kroz svoju funkciju, 
kroz namjeru i ambiciju koja ih je stvarala. To se u jednakoj mjeri 
tiče prirodnjačkih i umjetničkih muzeja. Prošireni pojam ljepote 
i estetskog nije najgori efekat, ali je slučajan i zamjena je potrebnog. 
Kao mehanizam vrednovanja muzej bi trebalo da bude oslobođen 
obaveza dnevnog konformizma, utoliko je oslobođen vremena. 
Zato, upravo, a o tome govori i Malro66, i starije slikarstvo izloženo 
u najstarijim muzejima odgovara tim ambijentima. Te slike su 
ili bile stvarane takođe za mjesta oslobođena vremena, kao što su 
crkve ili je riječ o djelima, kao što su klasicistička, koja su često bila 
rađena za druge javne prostore ili direktno za muzeje.

Kao što nasilno izlaže različita umjetnička djela u neposrednoj 
blizini jedna drugima, o čemu s indignacijom govori Malro, muzej 
dozvoljava sebi takve semantičke kolaže koji bi, recimo, prošlosti 
koju predmetima ilustruje izgledali kao apsurdni, uvredljivi ili 
besmisleni. Naravno, u muzeju koji bi držao svjest o cjelini, pojedi
načni predmeti činili bi tek njen dio. I direktor jednog od najvećih 
svetskih muzeja (Gaj Filip de Montebelo) čvrsto tvrdi da su muzeji 
„najneprijateljskiji ambijent za umjetnička dela“ jer predstavljaju 
djeliće vrlo heterogene postavke. Za razliku od toga, izložbe mu se 
čine pogodnim koherentnim kontekstom.

Još neko vrijeme proći će dok tradicionalni muzeji ne pokleknu 
pred besmislom sopstvenog gigantizma. Uprkos svim širenjima, 
prostor kojim raspolažu ne može da primi takve količine sakup
ljenih predmeta. Ako muzeji danas u prosjeku izlažu 15% sakuplje
nog materijala, riječ je o činjenici koja izaziva ozbiljno razmišljanje. 
Imajući na umu ograničene fizičke mogućnosti čovjeka, a držeći 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

167se pravila da se sakupljaju samo predmeti, bilo je predloga da se 
muzejska ekspozicija stavi na gigantsku traku koja bi prolazila ispred 
posjetilaca. Žil-Vernovska rješenja su napuštena, ali je ostao očaj 
muzejskih posjetilaca pred ogromnim muzejima i vapaj kustosa da 
uprkos kvantitetu, kvalitet muzejskih posjeta nije zadovoljavajući.

Malro je često govorio o metamorfozi i ponovnom oživljavanju 
u muzejima: „U muzeju u Bankoku prvi put sam vidio kako 
bonzi predaju Budama bivših kraljeva vijence tuberoza (...) Čuvar 
je s odobravanjem posmatrao taj obred. Kako bi bilo kad bi 
dominikanke u haljinama donosile ljiljane gotičkim Bogorodicama 
u Luvru? (...) Sva djela koja smo ponovo oživjeli dobijala bi cvijeće 
koje bi im zamjenjivalo izgubljeni hram, katedralu, palatu. (...) 
tek je naša civilizacija, zbog svoje sklonosti prema misteriji i zbog 
svog ludovanja za prošlošću, ispunila prošlost umjetnosti idolima 
kojima se više niko ne klanja i koji su tako prešli iz drugog svijeta, 
svijeta bogova ili mrtvih, u svet umjetnosti“7. Ali, Malro nam govori 
takođe da je nemoguće predvidjeti šta će budućnost učiniti sa našim 
vrijednostima. Doduše, uzrok tako drastičnim metamorfozama on 
nalazi u nepoznavanju, koje mi ne moramo dopustiti.

Mit originalnosti muči zapadnoevropsku civilizaciju i njen uti
cajni krug kao prokletstvo. Ima u tome nešto varvarski direktno 
i neučtivo, nešto nametljivo i necivilizovano, a istovremeno prihva
ćeno u tolikoj mjeri da sve ove negativne epitete „zaslužuje“ sam 
pokušaj preispitivanja. Jedna od institucija zaduženih za održavanje 
i pothranjivanje tog mita jeste muzej. Kako bi mit takvih dimenzija 
zasluživao traktat, ovde je prilika da ga tek u kontekstu navedene 
institucije preispitamo i odredimo mu vrijednost i ograničavajuće 
efekte koje nameće.

Veličina umjetnika i graditelja, od slikara i skulptora do graditelja 
violina i katedrala bila je potvrđena reputacijom. Neki put je ona 
sezala do susednog mjesta, neki put zahvatala provinciju, a nekad 
dopirala i do danas značajnih udaljenosti. Umjetnici i graditelji 
nisu potpisivali svoja dela, ali su razmjeri međunarodne razmjene 
umjetnika u srednjem vijeku i renesansi toliko veliki da začuđuju 
obzirom na sve znane okolnosti. Autorima koji su ostajali poznati 
nekoj manjoj sredini nije bio potreban potpis da bi se njihovo djelo 
prepoznalo. Tek razvoj tehnologije i komunikacija, izum i upotreba 
štampe povećavaju i ubrzavaju razmjenu informacija do te mjere da 
umjetničko djelo počinje da nosi oznaku autentičnosti. Naravno, 



168

TOMISLAV ŠOLA

nastajanje tržišta podrazumjeva obaviještenost kupaca, njihovu 
veliku sposobnost nabavke, ali ne nužno i sposobnost da imaju 
sopstvenu moć prosuđivanja. Finansijska aristokratija naučena je sve 
da kupuje, čak i duhovni život. Aristokratija je nabavljala, finansijska 
aristokratija kupuje, svesno gomilajući finansijsku vrijednost. Sli
karske radionice gube šarm renesansne neposrednosti, postaju ma
nufakture s elementima lančane proizvodnje, a majstor je finišer 
i garant kvalitetnog produkta i dobro uloženog novca. Kao i svaka 
mjenica, njegov proizvod nosi potpis i, knjigovodstveno vrlo važno, 
godinu nastanka. To sve zajedno nije, naravno, spriječilo nastanak 
umjetničkih djela, ali je pridonijelo formiranju mita originala 
i autentičnosti i potvrdilo robni karakter umjetnosti. Originalnost, 
iako proizvod umjetnosti, prihvaćena je u svim oblicima kreativnih 
djelatnosti, pa i daleko izvan. Današnje značenje riječi original 
primjenjuje se i u muzejskom svjetu da bi označilo stvarnu fizičku 
činjenicu nečega, za razliku od supstituta, od nečeg što taj dotični 
predmet zamjenjuje i predstavlja.

Pođimo po konkretnim primjerima. Kenet Hadson, govoreći 
upravo o prirodi muzejskih predmeta, kaže: „Punjeni tigar u mu
zeju je punjeni tigar u muzeju, a ne tigar“8. U ovoj i nekim budu
ćim raspravama ovo će biti jedna od temeljnih postavki jer lucid
no i jednostavno rješava neke zabune. Mit originalnosti u muzej
skom kontekstu postao je ne manji mit istinitosti i objektivnosti 
zbog „posjedovanja originalnih predmeta“. „Učite od originala“, 
kako kliče Dž. A. Nobl. Patenta na originalnost, na istinitost i objek
tivnost teško se odreći, a pogotovo ga se teško odriče ekspan
zivna, samouvjerena građanska klasa, riječ je o klasi po načinu 
mišljenja, a ne po geopolitičkoj mapi. Ali, „zadužena“ institucija, 
muzej, odstupa već dugo vremena. Parkovi prirode i zoološki vrto
vi bili su popuštanje pred apsurdom, pred besmislom punjenog 
tigra. Isti ti muzeji koji još i danas pune tigrove kriju fascinantne 
podatke o broju ubijenih životinja da bi se punili muzeji. Ambicija 
muzeja, po liniji kompleksa faraonove grobnice, jeste i vječnost. 
Ti punjeni „originali“, kao rezultat bezrazložnog pokolja, uspjevaju 
odoljeti atmosferi najviše nekoliko desetina godina, a onda se ba
caju. Prašnjavi tigar kojem proviruje slama i mestimično opada 
dlaka nije poseban način da se prezentuje prirodni fenomen koji 
predstavlja. Govoreći istorijski, punjeni muzejski originali imaju 
vrijednost jednokratne upotrebe. Tek korak dalje, ne velik doduše, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

169predstavljaju zatvori za životinje u kojima publika može da vidi žive 
„punjene tigrove“. O svom životu i ambijentu gde ne umiru nakon 
nekoliko godina, kao u zoološkom vrtu, ne govore posjetiocima 
ništa više no što o Betovenu, u nekom drugom muzeju, govori 
pramen njegove beživotne kose. To je opet prokletstvo posjedovanja 
i usvajanja.

Izdaja originalnosti i istine počinje s muzejem samim i muze
alizovanjem. I bića i stvari imaju svoj život i jedino što je ispravno 
učiniti jeste pustiti ih da umru kad im dođe vrijeme. To je dio 
dostojanstva prirode, prirode stvari. Ali sudbina čovjeka je u tra
ženju vječnosti. Kako je velika čovjekova jeres, njegov izlazak iz 
raja, počinjena otkrićem tehnologije, prvim kamenom koji je po
služio kao produžetak njegovih osnovnih mogućnosti, čovjekova 
sudbina nije u „prirodnom“ djelovanju. Pikasova slika je original 
dok je osvetljena na način kojem je on bio svedok dok ju je slikao. 
Sve ostalo, pogotovo hiperrealistički bljesak današnjih muzeja, 
nije realno, nije istinito i ne pokazuje original nego njegovu meta
morfozu. Nije li takođe izdaja realnosti i neke bivše stvarnosti 
predmeta izložiti u očištu posjetioca gotičku skulpturu koja je 
nekad krasila portal katedrale, desetak metara od vernikovih očiju? 
Da li bi se pobunio umjetnik da sazna kako se divimo obradi, je
dnostavnoj površini pozadine i zagonetnom izrazu lica? Da li je 
rimska kopija grčkog originala kopija ili original? Da li će se istom 
vrijednošću smatrati kopija istog grčkog originala ako je napravi 
savremeni umetnik? Da li je, recimo, Biblija original ili kopija, 
kad su nam poznati samo različiti prepisi? Da li je nešto što se da
nas napravi starim kalupom ili matricom, original ili kopija? Šta 
je zapravo taj original kad i postoji u muzeju? Evo šta Malro kaže 
o poznatoj astečkoj glavi od obsidijana: „(...) postojana igra sudbine 
pretvorila je astečki idol, u očima Španaca, najpre u demona, zatim 
u imitaciju lobanje i, napokon, u remek djelo“9. Malro se nadao da 
će industrijska revolucija donijeti kraj originalima i atraktivnosti 
vlasništva nad njima. Naprotiv, reprodukcije, a fotografija i film, 
proširili su u prvom trenutku samo bazu onih koji žele da poseduju 
originale.

Pored ostalog, mit originalnosti nije nešto što je u prirodi 
čovjeka, to je više sticaj vrlo složenih okolnosti i konvencija. Jedno 
relativno skorašnje stručno svjedočanstvo o poimanju originala 
u kineskim muzejima više je nego zanimljivo: „Kinezi upotrebljavaju 



170

TOMISLAV ŠOLA

stare tehnike popravki i restaurišu s istim materijalima koji su 
izvorno bili upotrebljavani za pravljenje tih predmeta. Rad izgleda 
majstorski, a popravke i restauratorski zahvati nevidljivi su golim 
okom“10. M. Jursenar, pisac biografije rimskog imperatora Hadrijana, 
kaže: „Ma šta radili, uvijek spomenik obnavljamo na svoj način. Ali 
već mnogo znači ako upotrijebimo pravi kamen“11. Ipak, u praksi, 
iako zaljuljan ili relativizovan, mit originala još uvijek živi. Zato je 
netom navedeno kinesko iskustvo vrlo ilustrativno: „Oni koji prave 
reprodukcije su umjetnici s talentom virtuoza. Kad reprodukuju 
slike, prave čak replike umjetnikovog pečata; time je reprodukovana 
slika kompletna i autentična, izgledajući kao original“. Prave se re
produkcije, takođe, remek-dela u bronzi, porcelanu i kamenu.

I evropska praksa izvan muzejskih blokada, postavlja pitanja: 
jedan proizvođač francuskih tranzistorskih prijemnika koristi ko
mercijalnost interesa za pedesete i šezdesete godine i proizvodi mo
dele tranzistorskih prijemnika koji su kopija prvih koji su postali 
roba široke potrošnje. Replika ili original?

Ako je globalni prosede muzeja rekonstrukcija, jer drugo nije 
moguće s tako malo indicija obzirom na složenost prošlosti, čemu 
postoji tako grčevita vezanost za original, za realni predmet, za tro
dimenzionalno tijelo? Čemu izbjegavati reprodukcije? Da li u vri
jeme kad se posredstvom medicine i tehnologije odričemo „ori
ginalnosti“ sopstvenog tijela, imamo pravo da insistiramo na 
originalnosti predmeta? Da li smo svjesni da, dok sprečavamo 
izrađivanje kopija predmeta iz srednjeg vijeka, u međuvremenu pej
zaž poprima drastične razlike obzirom na svoje srednjovekovno, 
„originalno“ stanje?

Iskustvo muzeja je, zapravo, vrlo kratko i sve do sad je dozvo
ljavalo iluzije, čak i iluziju vječnog života, sačuvanim predmetima. 
Istorija nas uči da prirodna zastrašivanja, ratovi, elementarne ne
pogode itd, svode takve ambicije na simboličke vrijednosti. Nepre
stano obnavljanje i restaurisanje nije doli produženi put do replike, 
a balzamovani pokojnici se u svojoj „originalnosti“ uglavnom ne 
razlikuju.

Razlozi, bar njihov značajan dio, su u beznadnoj institucionali
zaciji muzeja, u njihovoj administrativnoj krutosti i u, što bi rekao 
veliki muzeolog I. de Varan-Boan, u njihovoj razornoj monetariza-
ciji. Građanske motive treba bar polako napuštati jer, ako to muzeji 
ne učine, drugačije razmišljanje će kao rijeka pronaći najlogičniji 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

171i  najbrži put do ostvarenja. Mit originalnosti i autentičnosti treba 
sačuvati u mjeri njegove kulturološke atraktivnosti, trodimenzio
nalni objekti i dalje će biti zlatna podloga mjenicama muzejske 
komunikacije s okolinom. Ali mjerila vrijednosti mijenjaju se 
i u ekonomiji, pa će se mijenjati i u kulturi. Zlato će trebati prepustiti 
ulozi uljepšavanja i ukrašavanja.

Istinski predmet muzeja nije trodimenzionalna, materijalna 
činjenica nego transcendirano iskustvo i značaj koji predstavlja. 
„Objekat je samo vidljivi simbol intelektualnog procesa“, kao što bi 
rekao D. S. Ripli12.

U jednom pristupu stvarnosti sadašnjeg ili prošlog vremena koji 
pretenduje na istinitost ne može postojati hijerarhija predmeta: 
važno je sve, iako sve ne treba fizički sačuvati. U relativizovanju 
neprikosnovenih mitova, površna analiza pokazuje da uprkos pozi
vanju na originalnost i autentičnost, muzejsko poslanstvo nije oba
vljivo bez zamjena. I sama interpretacija je oblik prevođenja iz 
jednog medija u drugi, oblik zamjene.

Muzejski predmet je samo argument i sredstvo komunikacije. 
Njegova priroda je medijska, a njegov informacioni karakter je za
jednički imenilac sa svim ostalim predmetima. U nameravanom 
uzletu duha kojeg predmet u muzeju treba da inicira, muzeji su 
oduvijek koristili tehnologiju, od postamenta i svjetla do legende 
i kataloga. U prezentaciji i interpretaciji prihvatani su novi oblici 
djelovanja s jednim uslovom na umu: efikasnost komunikacije. 
Danas, kad upotrebljavana ili ponuđena tehnologija nije više iz istog 
civilizacijskog okruženja iz kojeg su i muzeji, tehnološka logika po
staje i pristanak na novi civilizacijski, a valjda i kulturološki kon
tekst. Muzeji, kao glasnogovornici tradicije upregnuti su trikom 
u odbranu bivših vrijednosti iako bi, u ime istorijskog iskustva i svog 
poslanstva trebalo da budu efikasan mehanizam za poboljšanje kva-
liteta života.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

173OPŠTI MEDIJSKI KONTEKST

Zaostatak koji bilježi muzeologija, kad je riječ o profesionalnoj 
svijesti, te posledično i muzejska djelatnost, s obzirom na jasne tren
dove razvoja postindustrijske civilizacije, nalaže posezanje za argu
mentima kojima je cilj sinhroni razvoj. Obrazloženošću i širinom, 
takvi argumenti bi trebalo da onemoguće kolebanja, a  muzejsku 
akciju očuvaju od zabune i nerazumijevanja. Promjene, ako treba 
da se dogode, moraju da budu obrazložene i prihvaćene kao dio 
logičnog razvoja prirode i medija muzeja. Uostalom, „Slepcu su sve 
stvari iznenadne“13.

Doba velike metamorfoze, ovo naše, naročito cijeni tehnologiju 
koja je način pretvaranja jedne vrste znanja u drugi oblik, čin pre
rade jednog kvaliteta u drugi, (pretpostavka je) složeniji, plemenitiji. 
Osim direktnih aktera permanentne tehnološke revolucije (instituti, 
istraživački centri, industrija itd.), korak sa zbivanjima drže jedino 
vojni sistemi, porno-produkcija, produkcija zabave, i naravno, 
administracija vlasti. „Naše doba tjeskobe je velikim dijelom rezultat 
nastojanja da današnji posao obavljamo jučerašnjim sredstvima, 
jučerašnjim konceptima’’14. Rezultat je neuspjeh i podvojenost pri
stupa svijetu u kojem živimo, a na emotivnom nivou posljedica je 
tjeskoba. Promene se događaju u cjelovitim logičkim sklopovima 
i nemoguće ih je čak razumjeti bez poznavanja prirode medija i lo
gike događanja. M. Mekluan je tipičnom arogancijom i radika
lizmom trećeg talasa nametao svoje analize, iako nije jedini nudio 
ažurirana objašnjenja (ili bar pokušaje) frustracija koje su potresale 
svijet. Negdje u to vrijeme on je govorio: „Ja sam u položaju Luja 
Pastera (Louis Pasteur) koji doktorima tumači da je njihov najveći 
neprijatelj potpuno nevidljiv i da ga uopšte nisu uočili“15.

Po njemu je „opasnost“ u opiranju promjeni koju donosi elek
tronska tehnologija i to ne spoljna opasnost nego dolazeća iznutra 
među nas koji smo otupjeli, slijepi, gluvi i nijemi kad je riječ o nje
nom susretu s Gutenbergovom tehnologijom16. Nikom naime ne bi 



174

TOMISLAV ŠOLA

trebalo da bude svejedno kako će i kada i po koju cijenu, najmanje 
materijalnu, doživjeti te nužne transformacije.

Nakon što je Mekluanov profetizam obavio svoju kontradjelujuću 
ulogu, nakon što su ljudi počeli da primjećuju promjene i njima se 
prilagođavaju, njegove su ideje pretočene u polaganu i razumljivu 
literaturu. Većini se, naravno, činilo da nije bio ni neophodan niti 
revolucionaran, ali on je otvorio vrata kroz koja će neko daleko, 
a  neko tek na blizu vidjeti. Kako je slika „stigla u svijet jezika“17, 
a zapravo se vratila, iako u novom sjaju, 20. vijek prozvan je „vije
kom slike“18. Još 1955. godine, Rene Ig izjavljuje: „Umjetnost nije 
nikad bila tako opsesivna kao u naše vrijeme, nikad tako prošire
na, prefinjena, ali i nikad tako analizirana, tako objašnjavana. Ona 
profitira (a naročito slikarstvo) od primarne uloge koju slike osva
jaju u našem svijetu“19. To je ista linija razmišljanja koju je Malro 
pretvorio u viziju imaginarnog muzeja. Ta afirmacija umjetnosti 
koju je Ig još mogao s iznenađenjem otkrivati, a mi je smatramo 
svakodnevnicom, to je, pored afirmacije slike, još jedan element 
koji će imati grandiozne posljedice na prirodu muzeja. Samo jedna 
posljedica, važna u ovom kontekstu, ali često citirana jeste: „Muzeji 
imaju privilegiju da govore jezik epohe, jezik slika, jezik razumljiv 
svima i takođe u svim zemljama“20.

Vidjećemo kasnije da je to tek priželjkivana istina. Još i danas su 
muzeji vrlo daleko od služenja „jezikom epohe“. Njihov jezik ili je 
naučan ili naučno popularan, ali sveden mahom na tekst i kolaže 
trodimenzionalnih predmeta. Ima naravno i izuzetaka. Vizuelni 
jezik pogotovo pokazuje razlike među kulturama. Imajući u vidu 
neke zakonitosti, globalizovanje tih konvencija, koje je u punom 
jeku, pruža nam priliku za moralne dileme. Prvi zadatak muzeja je, 
naime, nastojanje na zaštiti identiteta.

Ispravno je upozorenje „da u naše opšte razumijevanje istorije 
moramo integrisati i značaj tehnologije“21. Nerazumijevanje tehno
logije dovelo je do kritičnog stanja našu civilizaciju, a onemogućava 
nam da u stvarima duha koristimo, na svrsishodan način, tu čovje
kovu ingenioznost.

Jedna je od teza Mekluana da je u današnjem razvoju medija riječ 
o povratku u „akustički prostor“, u prostor plemenskih emocija. 
Po njemu bi nerazvijene i neindustrijske kulture bile u prednosti 
u  lakoći korišćenja nove tehnologije, jer imaju još živu oralnu 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

175tradiciju koju mi, zbog novih medija, treba ponovo da otkrijemo. 
Kad bi bilo praktične istine u tome, ukazala bi se nerazvijenom 
svijetu prečica šira i kraća nego što je nova tehnologija zaista nudi. 
Ipak, na djelu su zaista značajni procesi, mnogi autori govore 
o  potrebi i mogućnostima sinteza cjelovitih pristupa, sinoptičkih 
sagledavanja, govori se o holističkom nastojanju itd. Svi postojeći 
mehanizmi i institucije koje takav pristup imaju kao mogućnost 
ili kao dio prirode, postali su naročito zanimljivi. Takve pristupe 
Mekluan objašnjava pojmom mita koji je „oblik simultane svijesti 
o složenoj grupi uzroka i posljedica“ i kaže kako smo novom tehno
logijom dobili tu mitsku dimenziju u svakodnevnici. Međutim, on 
problem vidi u činjenici da, iako nas naša tehnologija prisiljava da 
živimo „mitski“, mi „nastavljamo da razmišljamo fragmentarno, na 
pojedinačnim, odjeljenim planovima“22. To je, naravno, potpuno 
tačna opservacija i tiče se naročito muzeja koji su vrlo vezani za 
klasifikacije prošlog vijeka. Nova tehnologija oslobađa čovjeka od 
najrutinskijih obaveza, može uštedjeti ogromne količine vremena, 
a može naše učenje učiniti bržim i boljim. Međutim, unutar takvog 
konteksta kojeg razvijaju neke efikasne djelatnosti treba i opstati, 
ali bilo da je riječ o ispunjenju nekih potreba ili držanju sopstvenih 
pozicija u javnosti, u zajednici, jedini način je korišćenje paralelnih 
mogućnosti tehnologije. Neki autori posebno podvlače važnost 
korišćenja masovnih medija za svrhe public relationa23. Znamo 
već duže vrijeme da mnogo toga što je od ozbiljnih istraživanja 
(i u muzejima) obavljeno, a što je zahtjevalo obradu ogromnih koli
čina podataka, nije moglo biti obavljeno bez nove tehnologije, kao 
što uostalom govori mnogo autora24. Stoga nije u pitanju prestižna 
ekonomija, ako nas službenik IBM-a uvjerava da, ako muzeji žele 
postati istinski obrazovni aparat, „(...) kompjuter (...) mora naći 
svoje mjesto u toj novoj fizionomiji“25. Nova fizionomija je svijet 
medija i njegova evolucija koja tehnologiju neprestano transformiše 
iz jednostavnijih u sve složenije oblike. Fizički i kvalitativni rast 
tehnologije ne znači i automatsko rješavanje naših problema. Teh
nologija je uvijek ono što od nje tražimo. Ali šta ćemo tražiti? Kako 
je već bilo riječi, danas je medijskim intervencijama moguće potpu
no programirati emocionalnu klimu cijelih kultura.

Ako je moguć takav psiho-socijalni inženjering, manipulisana 
veličina je identitet, a to je, maksimalno pojednostavljujući, upravo 



176

TOMISLAV ŠOLA

jezgro muzejskog poslanstva. Stoga svako od ovih opštih razmatra
nja ima dalekosežne reference u muzejskoj djelatnosti: „(....) mi se 
danas, izgleda, nalazimo na pragu jednog talasa promjena izazvanih 
široko rasprostranjenom primjenom tehnologije komunikacija, koja 
se sedamdesetih godina tek nazirala. Ali daleko je složenije pitanje 
hoće li se stvari izmeniti na bolje ili na gore, na korist samo nekih 
stvari ili svih nas“26.

Posezanje za biblijskom jabukom je simboličko rađanje čovjeka. 
Buran ritam čovekovog razvoja, u kojem je tehnologija transfer, po
znaje samo ubrzanje, ali ne i finalnu tačku. Kao stanje stalne frustra
cije između dosegnutog i mogućeg, tehnologija je prokletstvo, istin
ski i jedini „istočni grijeh“ čovječanstva. Još sasvim nedavno, ko
mercijalni oglas za prodaju radio-aparata, 1940. godine u SAD, 
obećava kupcima da će ih radio „povesti uzbudljivim putevima, 
na uzbudljiva mjesta, dovesti im u posjetu zanimljive osobe koji 
će im postati bliži prijatelji nego oni iz prvog komšiluka“27. Naivna 
pretencioznost liči na emfatičnost Mekluanovu. U radiodifuziji, 
naravno, nema senzacija o kojoj govori oglas, samo, tvrdnja je 
istinita, a svakodnevnica je banalna. Akceleracija novosti ne ostavlja 
mjesto iznenađenju. Za manje od jednog vijeka, čovjek je razvio tri 
glavna medija: radio, film i televiziju. Svaki od njih je nadgradnja 
onog prethodnog28. Posezanje za jabukom bilo je za čovjeka sim
bolično uzimanje sopstvene sudbine u svoje ruke. Bog se sa svo
jom ljudskom prirodom i božanskim moćima preselio u čovjeka. 
S mikroprocesorskom tehnologijom koja je tek otvorila vrata u ne-
poznato svijet mora da spozna ozbiljnost situacije i odluči šta će sebi 
nameniti kao sudbinu. Treba li govoriti ili posebno naglašavati da 
je u pitanju svekoliki identitet u svim svojim segmentima i mikro-
situacijama? Šta želimo sačuvati o sebi, magistralno je važno pitanje. 
Još je važnije kakvi u budućnosti želimo biti. I, konačno, koji je to 
kvalitet življenja koji treba omogućiti?

Muzej je, kako je i argumentovano, takođe i oblik moći, i treba 
svakako vidjeti šta sve omogućava nova tehnologija u namjerava
nim demokratizacionim procesima kulture kojoj su muzeji jedan 
važan segment. Naime, kako ističe nekolicina autora29, nova teh
nologija ukida poznata ograničenja, i za centralizaciju i za decen
tralizaciju. Štaviše, moglo bi se prihvatiti da „opsesija starijim mo
delima jednosmerne mehaničke ekspanzije, od centara prema 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

177marginama, nije više važeća u našem električkom svijetu. Elektri
citet ne centralizuje nego decentralizuje“30. Sa stanovišta novih 
komunikacija i informatike svako mjesto može postati centar. Ta
kve inovacije naročito su važne u razmišljanjima o tzv. mreži mu
zeja jer dozvoljavaju manja opterećenja kulturnim prestižem. 
U  osnovi svekolikog razvoja je ljudski stvaralački um, ali „nosivi“ 
dio tog složenog razvoja predstavlja razvoj medija komuniciranja. 
Analizirajući logiku tog razvoja, Mekluan je ustanovio, naravno ne 
prvi, da između tehnologije i promjena u čulnoj percepciji postoji 
jaka posledična veza. Tu povezanost izrazio je u svojoj famoznoj 
sintagmi medij je poruka, koja je bila često interpretirana ali rijetko 
i shvaćena, a posebno su joj muzeji obratili minimalnu ili gotovo 
nikakvu pažnju. Najkraće definisan smisao glasio bi da medij logi
kom svog postojanja mijenja okruženje. Mekluan u objašnjenju 
svog pristupa kaže da se od razmatranja sadržaja poruke sve 
više i više okrećemo proučavanju cjelovitog efekta. Poziva se i na 
autora knjige Slika kojeg citira: „Značenje poruke je u promjeni 
koju proizvodi u slici“31. Idući tom logikom, poruka medija filma 
sadržana je u činjenici prelaza od linearnih veza na konfiguracije32 
tj. uopšteno, poruka bilo kojeg medija ili tehnologije (sic!) je „pro
mjena razmjera, ritma ili promjena koje uvodi u čovjekovo bavlje
nje“33. Priroda tehnologije formira svijest i iskustvo svakog od nas: 
„Društva su uvijek bila više oblikovana prirodom medija kojom 
ljudi komuniciraju nego sadržajem komunikacije“34. Ostaje neraz
jašnjeno u kojoj mjeri je Mekluan u hijerarhiji posljedica priro
de medija smatrao da priroda medija uslovljava ili oblikuje sadr
žaj, jer promjene u okruženju su tek krajnji domet. Utisak je da 
je namerno ostavio svoju poziciju nedorečenom i otvorio tako 
mogućnost mnogih prigovora35. Muzej je komunikacioni medij 
par excellence i  neobično zavisi od mogućnosti tehnologije, stoga 
su ova razmišljanja potrebnog podsticajnog karaktera. Kao i ve
ćina muzejskih radnika danas, i sam Mekluan je izgleda „mrzeo 
mašine“,36 zauzimajući prema tehnologiji jedan moralizatorski stav, 
osjećajući užas prema modernom životu, industrijskom progresu 
i držeći masovne medije „ehom pada anđela“. U međuvremenu 
se štošta izmijenilo, a tehnološka svijest djela svugdje. Polovinom 
sedamdesetih godina dvadesetog vijeka osnovano je u Francuskoj 
i Nacionalno katehetičko udruženje za audio-vizuelne medije 



178

TOMISLAV ŠOLA

(ACNAV)37. Tek 1984. godine doneseni su u ICOM-u konkretni 
zaključci o budućem formiranju centralne banke podataka za mu
zeje svijeta i aktuelizovani odgovori da se u istom navratu tehno
loške i organizacione modernizacije organizuje proizvodnja i distri
bucija audio-vizuelnih programa. Vrlo je važno da je i sama svjet
ska muzejska organizacija zakoračila u tehnologiju videći, u  mo
gućnostima koje pruža, dio svoje budućnosti. Ako je o muzejima 
riječ globalno selo zove se globalni muzej. Takav imaginarni muzej 
– totalni muzej, govorimo li o njegovoj sveobuhvatnosti i univer
zalnosti ambicija, može uz pomoć tehnologije zaista i postati „oblik 
simultane svijesti o složenoj grupi uzroka i posljedica“. Riječ je, 
naravno, o razumjevanju svijeta i njegove baštine. Tek razumjevajući 
ovaj opšti kontekst, ostaje pojedinačnim muzejima i muzeografiji da 
stvore fleksibilnu metodologiju koja će muzeje primaknuti korak 
bliže idealnoj praksi, korak bliže totalnom muzeju.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

179PRIRODA AUDIOVIZUELNE 
KOMUNIKACIJE

U jednom francuskom pokušaju približavanja tehnika audio‑vi
zuelne prezentacije muzejskim radnicima, kaže se da je riječ „o raz
bijanju sjene koja još za mnoge okružuje audio-vizuelnost, a što 
vodi u dva suprotstavljena stanovišta jednako opterećena pred
rasudama. Prvo se sastoji u vjerovanju kako audio-vizuelno rješava 
sve probleme upućivanja publike prema muzejima, a  drugo, da 
audio-vizuelno nije ništa drugo nego pitanje novca i  prestiža. Ta 
dva stava, slepi entuzijazam ili direktno odbijanje, postoje isklju
čivo zbog nepoznavanja tehnika koje čine dio naše svakodnev
ne okoline“38. Iako je taj rad, jedan od svega nekoliko i obimom 
i trudom ograničenih pokušaja te vrste u svijetu, što je indi
kativno i začuđujuće za osamdesete godine dvadesetog vijeka, 
dakle dobrodošao, pitanja novih medija i eventualnog mijenjanja 
ustrojstva muzeja u izmijenjenom tehnološkom okruženju svode 
se na tehnicistički pristup. To je još jedan od argumenata svakog 
napora koji, makar i posredno, pokazuje fundamentalnu činjenicu 
našeg doba, tj. da je tehnologija (i) kategorija kulture, a ne samo 
civilizacije. U primjeru ili povodu muzeja čiji je pristup, bar 
u  budućnosti, nužno sinoptičan, podrazumjevajući koncentrisano 
bavljenje i prirodom i civilizacijom i kulturom, geštalt priroda savre
mene tehnologije više je nego primjerena toj budućnosti, ona je 
može i inspirisati i omogućiti. Zato je nemoguće o novoj tehnologiji 
komunikacija razgovarati na nivou informatike: „Ali čak i sa onim 
što nam je danas dostupno ili je na pomolu, jasno je da nova teh
nologija može znatno doprinijeti humanističkim i prirodnim na
ukama, kao i cirkulisanju ideja, ukoliko budemo u stanju da se oslo
bodimo predrasuda u pogledu kompjutera i koristimo ga ne samo 
kao medij informatike već i kulture“39.

Neobično je važno da razvoj upotrebe nove tehnologije u stva
ralačkim sferama teče uporedno s razvojem u domenima moći i 



180

TOMISLAV ŠOLA

profita. TV, odnosno video tehnologija, već napočetku široke pri
mene imaju takve velike mogućnosti modifikacije registrovanog 
podatka i mogućnosti sintetičkih efekata, da je sasvim sigurno 
i očekivano dodatno ugrožavanje istine. Samo reportažni kolaž 
TV vesti može neku objektivnu situaciju prikazati na beskonačan 
broj varijacija od kojih je samo jedna idealno bliza istini. Ali cen
tralizacija podataka omogućava istinsku decentralizaciju korišće
nja, pod uslovom da podaci nisu podvrgnuti manipulaciji. Priroda 
tehnologije nije moralno određena: „(...) neka društva će mikro
procesore koristiti za jačanje humanističkih vrijednosti, dok će ih 
druga koristiti za jačanje dominacije nad pojedincima i to od strane 
institucija, uključujuči radne organizacije i samu državu“40. Da li će 
muzeji ostati po strani (mogu li to uopšte?) ili će novu tehnologiju 
upotrijebiti da bi dosljedno svojoj kontradjelujućoj prirodi utjecali 
na svijet, ostaje pitanje shvatanja muzeja, bar za one koji pitanje 
smatraju otvorenim.

„Nadležni veruju u elektroniku i tehnologiju“, s dozom ciniz
ma kažu mnogi muzejski radnici, ne bez mjere otpora41. Ali ako 
je administracija uvijek spremna da bude isključiva i da name
tne makar i medijsku uniformnost, priroda nove tehnologije 
(dakle i AV tehnologije) realizuje se u novim mogućnostima izbo
ra. Kulturološki identitet kao što je Luvr, vjerovatno će novu 
tehnologiju primijeniti jedino u obradi i skladištenju informacija, 
kao što i jeste u konkretnom slučaju42. Postoji i strah da nova 
tehnologija ukida potrebu čovjekovog rada i u svakoj se fazi razvoja 
činilo da je to neminovnost, ali automatska isključivost ne postoji. 
Svaki razvoj tehnologije prati rast novih potreba i novih oblika 
potrebnog rada. Tehnologija ne ukida čovjeka nego samo podiže 
kvalitativni nivo njegovog angažmana. Treba je razumijevati, jer ima 
svoja ograničenja, a pogotovo može pokazivati ograničenja onog 
koji je upotrebljava. I ono što zamjenjuje tehnologija, u muzejskoj 
prezentaciji, na primjer, može biti „dosadna, neparticipatorna, 
pokazivati izolovane činjenice umjesto procesa i integrisanih cje
lina“43 i diktirati sopstveni ritam. Bilo bi, naravno, teško očekivati 
da će muzejski radnici sticati znanje i razumijevanje tehnologije, 
iako takvih akcija ima, kad u većini zemalja ne postoji ni osnovni 
oblik obrazovanja za muzejske radnike. U knjizi Guerilla Television 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

181kaže se ispravno: „Mi ne učimo o naučnicima i tehnolozima na isti 
šarolik način kako učimo o političarima ili čak sportistima“44.

Populistički trend muzeja kao rezultat spoznaje da je potrebno 
zaštititi identitet svijeta novom sviješću o totalnom environmentu 
orijentisao je muzeje najviše na prezentacione oblike rada. Otuda 
i činjenica da su muzejima najpoznatiji upravo ti problemi. Razloga 
za upotrebu audiovizuelnih medija ima, dakako, više. U poređenju 
s nekim drugim institucijama muzeji se ni dovoljno ni adekvatno 
ne služe filmovima, dijapozitivima, videom u integrisanju vizuelnog 
i auditivnog doživljaja. Jedan od autora izvan kruga muzejskih 
radnika smatra nesumnjivim da su „film i televizija najefikasniji 
instrumenti da bi se dosegli najširi društveni slojevi“, te predlaže da 
muzeji s tim medijima stupe u saradnju45. Kako će još i biti riječi, 
kontakti traju podugo, ali riječ je još uvijek o početnim iskustvima 
i nerealizovanim mogućnostima. Televizija je svojevremeno uspjela 
čak i neke čuvene protivnike argumentovano da uvjeri da raspolaže 
jedinstvenim potencijalom. P. B. S. je bio jedini nekomercijalni ka
nal, a među ostalim je emitovao i famozni „Sesame Street“. Ser
van-Šrajber hvali tu seriju i kaže: „Kvalitet takvog obrazovanja 
i  njegova sredstva da privuče i poduči, program kojeg pripremaju 
ekipe najboljih pedagoga, biće moguće finansirati. Mora se konačno 
naći sredstvo da se televizija učini produktivnom“46. Audiovizuelna 
sredstva upravo u edukaciji mogu odigrati značajnu ulogu, dakle 
i u edukaciji u muzeju. Danas ta tema po svom opsegu predstavlja 
jedno od najvećih poglavlja savremene muzeologije. A, ako je riječ 
o tome da se televizija, a to znači nova tehnologija komuniciranja, 
učini produktivnom, rješenje je u obrazovanju za njihovo ispravno 
korišćenje. To je, između ostalog, problem koji ističe Mekluan kad 
kaže da se novim medijima obavlja posao starih. Obrazovanje za 
korišćenje av medija, zavisno od nameravanog nivoa, može biti 
vrlo kompleksno, ali i jednostavno upoznavanje prirode medija 
i osnovne sintakse vizuelnog jezika.

„Mediji i čovjek razvijaju se zajedno. Utisak svakog novog medija 
jeste da izgleda saglasniji procesu mišljenja, nego onaj kojeg je 
zamjenio. Ovo se događa u dve faze. Najpre medij izgleda čudesno 
‘realan’ i beskrajno uzbuđuje ljude (...) Ali nakon nekog vremena 
medij izgleda tako običan da se njegovi efekti uzimaju kao nešto 
najnormalnije, a utisak koji ostavlja proglašava se ‘objektivnim’“47. 



182

TOMISLAV ŠOLA

Kritikujući Mekluanov pristup mnogi autori prigovaraju mu pre
tencioznost i preambicioznost u širini i protežnosti njegovih defi
nicija i zaključaka, ali se zaboravlja njegova inovatorska i kontra
djelujuća uloga, prema najzdravijem poimanju kibernetike48. Me
diji osim toga, zahtjevaju najavu i pripremljen teorijski sklop pre 
no što uzrokuju nesporazume; prema istom teoretičaru oni se po
javljuju „pre no što su domišljeni kao potreba“49. Treba citirati 
jednog drugog autora koji daje specifičnu definiciju medija u  ko
joj prepoznajemo i samu instituciju muzeja: „Čovjekovi medij
ski procesi su kulturni DNK; njihovu asimilaciju nazivamo obra
zovanjem. Da bi medij funkcionisao kao DNK, kao njegov genetički 
analog, mora da posjeduje tri modaliteta: upis, skladištenje i repro
dukciju“50. Upravo medijska priroda muzejskog mehanizma daje 
važnu legitimnost svakoj daljoj „medijizaciji“ muzeja. Čak i oni koji 
se zauzimaju za neku idealističku jednostavnost, koja muzejima ne 
priznaje pravo na medijsku revoluciju, i nehotično govore u prilog 
takvog razvoja, kazujući, recimo, da je muzej idealno mjesto za 
„direktno-senzornu percepciju“51. Važno je, stoga, analizirati ili 
bar sakupiti argumente koji govore da je audio-vizuelna percepcija 
i senzorna i direktna. Da je viđeno lakše zapamtiti nego rečeno, 
poznato je i bez velikih teorijskih konstrukcija. Razna ispitivanja 
pokazala su da čovjek prima 60 do 80% potrebnih informacija 
okom, a tek oko 15 do 20% uhom. Mali postotak informacija pri
ma i drugim čulima. Obzirom na čulo koje prima tako značajan 
postotak informacija u literaturi se katkad govori i o retinalnoj me-
moriji. Spoznata, važnost slika pribavila im je semantički autoritet52. 
Slika je „neka vrsta univerzalnog jezika, čitkog vrlo različitoj pu
blici“53, a razlozi su delom u tome što „vizuelna edukacija po kojoj 
oko prenosi mozgu ideje (...) postaje sve važnijom što radio i tele
vizija sve više šire svoj uticaj“54. Davno objašnjenje bi se danas mo
glo proširiti s novim akterima vizuelne kulture.

Praktični priručnik o audio-vizuelnim sredstvima i njihovoj 
upotrebi morao bi voditi računa da objasni i pruži uputstva za sve 
što teorija predviđa. Kako ponekad za umjetnika nije potrebna ni 
akademija niti konzervatorijum, isto tako može postojati i nadah
nut kustos koji će se talentovano služiti svakim medijem koji mu 
može omogućiti efikasnu komunikaciju. Većini, a za njih i po
stoji obrazovanje, treba pružiti obrazložena i detaljna praktična 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

183uputstva. Zanimljivo je da je do sada poznato upadljivo malo ta
kvih priručnih uputstava u svijetu muzeja55. Ipak, u muzejskim ča
sopisima, najmanje kao problematika muzeologije, pojavljuje se 
redovan broj napisa koji objašnjavaju, iznose dileme i uspjehe i uče 
da postavljaju pitanja. Od pametno postavljenih pitanja i sličnih 
odgovora zavisi oblik i nivo angažmana audio-vizuelnih sredstava 
u svakoj ustanovi56.

Nesporazumi u upotrebi audio-vizuelnih sredstava počinju 
osporavanjem njihove relevantnosti: „Mnogi će se zapitati šta je 
stvarna potreba muzeja da ulazi u područje nekad rezervisano 
za televiziju i proizvođače obrazovnih filmova. Nabavljene slike 
će vjerovatno porasti u vrijednosti; elektronska oprema samo se 
uništava. Ali, kao što je prava vrijednost automobila u tome gde 
nas može odvesti, cilj audio-vizuelnih medija jeste da povedu 
muzejskog posjetioca prema svjesnijem vrednovanju umjetnosti 
(orig. appreciation of the arts, op. T. Š.)57. Ako umjetnosti, koja 
s najviše podozrivosti prema interpretaciji zagovara jezik umjetnič
kog djela samog, sve više odgovara audio-vizuelna interpretacija, 
led je probijen na najdebljem mjestu. I jedan drugi autor kaže da je 
uloga audio-vizuelne interpretacije „dovesti publiku umjetničkom 
djelu, pružiti podršku i obogatiti njen pristup djelu“58. Ali, audio-
vizuelna komunikacija predstavlja potpuno nov jezik, a u poslje
dici, „razvijanje nove strategije viđenja i ostvarivanja interpre
tativnih nivoa u odnosu prema svijetu koji nam se prenosi putem 
audio-vizuelnih kanala, zavisi od načina upotrebe samog sred
stva“59. Isti autor smatra da je „otkrivačko viđenje“ koje mogu 
da omoguće novi mediji zapravo vizuelno mišljenje koje ujedno 
podstiče i razvoj kognitivnog mišljenja60. H. Gluzberg je pokušao 
pojednostavljivanjem Mekluanove distinkcije „hladnih“ i „vrućih“ 
medija na isti način da podeli muzeje61. Prvi su participativni, 
a drugi samo informativni. Sličnih razmišljanja koja vode do teško 
održivih veštačkih konstrukcija ima, iako je Gluzberg konstruktivno 
upotrijebio taj dualitet i pokazao posljedice na odnosu s posjeti
ocima. Ali, tehnologizovanje poruke muzeja mora biti uravnoteženo 
protivargumentom kreativnosti i spontanosti, što u S. Americi 
zovu „free creativity“ i to u tzv. radionicama ili ateljeima u samim 
muzejima. Bez te protivteže, nova tehnologija bi osiromašila mu
zejsku poruku, a time i kvalitet muzejske komunikacije. Na isti je 



184

TOMISLAV ŠOLA

način, prema Mekluanu i L. Mamfordu (L. Mumford), Gutenber-
gova štampa u jedno vrijeme osiromašila kulturu koja se gotovo 
u cjelosti orijentisala na pismo.

Mnogobrojni eksperimenti na svim područjima nauke koji 
istražuju oblike i mogućnosti ljudske komunikacije, pokazali su 
posebnost audio-vizuelne precepcije. Tako je potvrđeno „da se 
audio-vizuelna percepcija formira u mozgu drugde, ne u centru 
za vizuelno niti za auditivno“62, negde u kontekstu. U Francuskoj 
su obavljeni vrlo opsežni eksperimenti kojima je data prioritetna 
važnost. Na zajedničkom poslu našli su se CNRS (Nacionalni 
centar za naučna istraživanja), INA (Nacionalni institut za audio-
vizuelno) i  famozni IRCAM Pjera Buleza (Pierre Boulez) iz Cen-
tra Žorž Pompidu. Audio-vizuelnom komunikacijom, naravno, nije 
prvi put otkrivena sinestezija i preplitanje čula u percepciji, ali je 
dobila novo značenje i postali smo je svjesni. Percepcija ostvaruje 
novi oblik holizma, „relacija koje se ne mogu vizuelizovati“63 i time 
„detronizuje“ čistu vizuelnost.

Nakon što smo ustanovili do koje mjere je insistiranje na origi
nalnosti „originala“ zapravo mistifikacija i nesnalaženje, u novom 
svjetlu se pokazuje prigovor koji audio-vizuelnu prezentaciju pro
glašava „iskustvom iz druge ruke“. U svojoj širokoj definiciji medija 
Mekluan je medijima proglasio sve ekstenzije, produžetke čovjekovih 
funkcija. Medij je i odeća kao „extension“ kože, medij je i svaka 
tehnologija pojedinačno. Mediji, naravno, posreduju, ali mjesto for
miranja percepcije je mozak, pa su i čula mediji. Iskustvo iz dru-
ge ruke je odraz latentne zabrinutosti za istinitost poruke. Direktni 
kontakt s materijalom ima svoje najveće opravdanje u vremenu 
sticanja prvih iskustava s okolinom i kao viši oblik komunikacije, 
kad postoji iskustvo i mogućnost kreativnog mišljenja. Muzeji 
mogu biti dragocjeni da zadrže svjedočanstva i priliku rekreiranja 
onog bivšeg do mjere obnavljanja zaboravljenih iskustava, ali pro
šlost je prošlost i nijedan oblik njenog institucionalizovanja neće 
zaustaviti tok događaja. „Mi živimo svoje živote sve više iz druge 
ruke, razdvojeni prečesto od stvarnosti, razmišljajući i osjećajući 
kroz riječi i slike više no kroz stvarne situacije“64. Postoje, naravno, 
nepotrebni surogati i „produžeci“, ali je romantičan vapaj za pro
šlošću govoriti o iskustvu iz druge ruke. Potpuno je nemoguće da 
svih dvanaest miliona stanovnika Njujorka, makar i povremeno, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

185uspostave diretkno iskustvo s vatrom, da se greju na vatri koju su 
sami naložili ili da, oči u oči razgovaraju sa svima s kojima žele 
da razgovaraju, da ne govorimo o svemu ostalom što nam, kao 
indirektno iskustvo, omogućava fizičko i duhovno preživljavanje na 
planeti. Uostalom, današnja deca ne smatraju ni televizijsku emisiju 
neoriginalnim, posrednim iskustvom. Usavršavanje medija, kao što 
njihov razvoj već sada nedvosmisleno pokazuje, vodi nas samo sve 
bliže vrijednosti nekog idealnog direktnog iskustva. Strah od „isku-
stva iz druge ruke“ je takođe odraz tjeskobe da je na kanalu moguća 
manipulacija poruke, da je poruka izložena intervencijama koje ne 
pridonose njenoj istinitosti. Ako govorimo o neznanju ili lošem 
moralu, ta podatnost medija može se unaprijed smatrati njihovom 
lošom osobinom. Govorimo li pak u pozitivnim kategorijama, riječ 
je o otvorenosti i kreativnoj prirodi medija. I sam bazični medij 
muzejske zbirke je i medijalan i kreativno aspirativan. Ni minimalna 
intervencija u izlaganju koja se čini u studijskom depou nije imuna 
od kreativnog upliva, makar i nehotičnog. Tragovi takvog krea
tivnog stava naći će se već u politici kolekcionisanja, a da ne govo
rimo o svim oblicima prezentacije, jer u njima je kreativnost ne
moguće izbjeći. Audiovizuelna prezentacija je zbog podatne pri
rode medija naročito izložena iskušenju autorskog pristupa. To je 
donekle prihvatljivo i muzejima koji su se odavno, u želji za demo
kratskim dijalogom i suprotstavljanjem odrekli isključivih patenata 
na objektivnost. Gde je potrebna ili moguća granica kreativnosti? 
U kojoj je mjeri zaista, valjda zahvaljujući i prirodi audiovizuelnih 
medija, muzejska poruka umjetnosnog karaktera? Možemo li govo
riti o umjetničkom karakteru muzejske poruke? Još dosta davno 
A. Vitlin je naslutila ove dileme kada govori da sadržaj komunikacije 
zavisi od formalnih kvaliteta njenog odvijanja i na kraju još i od 
„opšteg misaonog stava“ autora „o njegovom credu“ koji utiče na 
svu komunikaciju koju ima sa svojom okolinom65.

Audio-vizuelni medij, ma o kojem je riječ, uprkos latentnoj mo
gućnosti samostalne egzistencije u smislu isključivo umjetničkog 
medija, „nije cilj sam sebi, nego predstavlja jedno od sredstava“66. 
Mediji, takođe, posjeduju sklonost stvaranju novih formi u susretu 
dva medija po principu hibrida.

Audio-vizuelna sredstva učinila su bliskim Malroovu viziju 
imaginarnog muzeja, a značaj te vizije nadilazi njen intelektualni, 



186

TOMISLAV ŠOLA

spekulativni kvalitet. Opterećeni smo ostacima mehanike u sop
stvenom fizičkom postajanju i u okolini, kao načinu mišljenja. 
Audio-vizuelni mediji, bilo da je riječ o radiju, filmu, televiziji ili 
videu, u njihovim hibridnim formama i primjenama, ili o tehnolo
gijama koje su tek na pomolu, predstavljaju revoluciju komunikacija 
koja je tek započela. Muzej, uostalom, nije konstantna kulturološka 
niti kulturna veličina, nego promjenjiv sklop koji treba neprestano 
da bude redefinisan u „kontekstu novih tehničkih izvora i novih 
društvenih potreba“67.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

187AUDIOVIZUELNI MEDIJI I 
PRIRODA MUZEJA

Primjerenost
Već je u kratkoj analizi audiovizuelnih medija bilo riječi o me

dijalnosti muzeja, o legitimnosti medijske nadgradnje tradicio
nalne muzejske interpretacije. Naravno, angažman medija ne staje 
kod interpretacije, niti na globalnoj stavci muzejske prezentacije, 
nego je riječ o sve većem angažmanu audio-vizuelnih medija u svim 
djelovima radnog procesa muzeja. M. Ošer (M. Osher) je jedan od 
rijetkih stručnjaka koji se sistematično pozabavio problematikom 
audio-vizuelnih sredstava u muzeju. Zagovarajući priključak muzeja 
na „tehnički genij“ društva, kojeg je i sam odraz, ona kaže kako je 
„zanimljivo sjetiti se da su muzeji nekad djelovali uspješno i bez 
pisaćih mašina“68.

Govoreći uopšteno o audio-vizuelnim sredstvima pronaći ćemo 
broj zajedničkih osobina koje su primjerene prirodi muzejskih 
predmeta i prirodi samog muzeja. Naročito je važna osobina novih 
medija što svojom primjenljivošću uspjevaju da objedine danas 
već visokospecijalizovanu podjelu unutar radnog procesa muzeja. 
Audio-vizuelni mediji mogu takođe objedinjavati kompleksnu mu
zejsku ustanovu ne samo unutar radnog procesa, nego unutar nauč
nih specijalizacija, povezujući odeljenja u cjelovit prezentacioni 
napor.

Muzejski stručnjaci su se uvijek takmičili u hvaljenju ljudske 
komponente muzejske komunikacije, ističući humanizam mjesta, 
poruka i pristupa publici. U tome je, naravno, bilo više romantizma 
no što se dalo vidjeti. Treba otići u jedan od prometnih muzeja, 
u  Luvr, Hofburg, Ermitaž (Ermitage), Versaj (Versailles) i slično, 
da bi se na djelu mogla vidjeti ta hvaljena ljudskost kontakta s pu
blikom. Iskrena kritika bila bi naizgled neumesna. U Hofburgu je 
službeni vodič, vjerovatno jedan od nekolicine, upravo groteskan 



188

TOMISLAV ŠOLA

u  svom prenemaganju da iznudi utisak svježe komunikacije. Na 
kraju obilaska začinjenog otrcanim šalama i turističkim anegdo
tama, do tragičnog neukusa, vodič povjerljivo obznanjuje da se tog 
dana domogao ključa intimnih odaja kraljevskog para i da „tako 
šarmantnoj grupi“ mora pokazati taj, za javnost inače zatvoren, 
dio. Tako specijalna usluga „pegla“ nonšalanciju dok na izlazu 
prima značajne napojnice. Slično je u Versaju, isto je u Šenbrunu 
(Schönbrun), jednako je pred Mona Lizom (komentari vodiča nadi
laze svaku maštu) itd. Ta komponenta tradicionalnog muzejskog 
opsluživanja publike u svojoj je grotesknosti i neefikasnosti (gu
žva, velike grupe, nadvikivanje itd.) samo jasan dokaz da se tra
dicionalnim sredstvima ne mogu ispunit savremeni zahtjevi. Audio
vizuelna ili bar auditivna sredstva u muzeju zamenjuju efikasno 
čovjeka bar tamo gdje je, otuđen, prisiljen da neprestano daje iste 
informacije, tamo gde osoblja nema dovoljno itd. Za razliku od 
vodiča, audiovizuelna sredstva zadržavaju uvijek isti elan i sposob
nost, ne umaraju se, mogu da interpretiraju teme koje nije u stanju 
da obradi većina vodiča, mogu da pokažu tehnike ili vještine koje 
mogu izvesti samo izuzetno rijetki pojedinci itd. 

Audio-vizuelni mediji upotrebljavaju se u situacijama kad 
predmet koji treba pokazati nije fizički prisutan u muzeju kao 
što je „arhitektura, monumentalna skulptura, unutrašnja deko
racija, okolina, animirane predstave itd“69. Postoje, takođe i forme 
umjetnosti koje nije moguće predstaviti fenomenološki tradicio
nalnim muzeografskim metodama, kao što su literatura, muzika, 
ples itd. Mnoge ideje i koncepti nisu lako razumljivi u govornoj 
interpretaciji, a ni klasični ostali metodi prezentacije ne objašnjavaju 
ih potpuno. Jedan od autora koji ukazuju takvo previđanje, ističe 
da bi „(...) bilo teško razumjeti geološko formiranje Grand Kanjo-
na kroz govornu interpretaciju, čak i kad bismo ga gledali dok nam 
interpretator govori“70, a navodi i druge primjere nemoći muzeja da 
osigura potrebno razumijevanje problema. Audio-vizuelni mediji 
omogućavaju uvid i pristup u materijal ili događanje koji inače 
ostaju potpuno izvan domašaja (vulkan, eksplozije, mikro-svet, sva 
događanja u svemiru itd.). Klasičnim filmskim postupkom, a naro
čito novim kompjuterizovanim intervencijama moguća je iluzio
nistička rekonstrukcija prošlosti. Mnogobrojni efekti montaže, 
trikova, pretapanja, paralelnih radnji i tome slično, čine broj mo



PREMA TOTALNOM MUZEJU

189gućnosti korišćenja novih medija ograničenim jedino maštom i, na
ravno, finansijskim sredstvima.

„Ekran proširuje prostor galerijske prezentacije na isti način 
na koji ogledala povećavaju sobu, ali u značajno višem stepenu“71. 
Upravo osobina audiovizuelnih sredstava da nadopune i  kom
pletiraju mogućnosti tradicionalne prezentacije, a da pritom ne 
mijenjaju sadržaj poruke, osnova je njihovog sadašnjeg napre
dovanja. Naime, kako će kasnije biti još riječi, novi mediji za sada 
još uvijek pate od nesavršenosti, uglavnom mehaničke prirode, 
koje značajno ometaju i njihovu primjenu i širenje. Kako jedan 
autor, koji vrlo iscrpno govori o tome šta sve postaje moguće ako 
upotrebljavamo „automatske uređaje“, ispravno tvrdi: „Automatski 
uređaj ne zamjenjuje ekspoziciju, ali savladava dimenzionalne pro
bleme prostora, vremena i mehanička ograničenja. Širina njegovih 
izvora je neograničena“72. Upotreba novih medija ima, osim toga 
i stratešku važnost za muzejsku ustanovu, jer ona mora da održi 
korak s tehnološkom revolucijom ako ne želi i sama da se pretvori 
u fenomen prošlosti.

Muzej je sam po sebi sredstvo komunikacije, ali nijedan način 
komuniciranja nije ispravan sam po sebi. To se, naravno, tiče 
i najsavremenije tehnologije komuniciranja. Muzej se do sada dičio 
svojom posebnošću po kojoj je predstavljao jedinstven mehanizam 
neobaveznog, neinstitucionalizovanog učenja i uvida, mehanizam 
slobodne komunikacije itd. S novim medijima konačno je pružena 
šansa da preduzmemo ne samo demokratsku raspodjelu znanja, 
da muzej ne bude samo (u osnovi) informacijski medij, nego da se 
posjetioci muzeja privuku kreativnijem odnosu prema okruženju. 
A audio-vizuelna sredstva ne samo da kazuju, ona pokazuju i način 
gledanja i upućuju na oblike otkrivačkog, kreativnog viđenja. Cilj 
muzeja je razvoj senzibiliteta: „dokazni materijal“ pripada prošlosti, 
ali je primjena predviđena za današnjicu i budućnost.

Upotreba u muzeju
Sve do sada nije bilo nijednog sistematskog priručnika koji bi 

teorijski, a potom i vrlo praktično razradio mogućnosti upotrebe 
audiovizuelnih sredstava u muzeju, sa svim potrebnim detaljima, 



190

TOMISLAV ŠOLA

od nabavke opreme do uputstava za pravljenje programa. Zbog toga 
je i logično za pretpostaviti da bi imao smisla jedan cjelovit napor 
ka utvrđivanju veze muzeja i novih medija komuniciranja. Naročito, 
a vjerovatno nakon što postoji jasno pozitivan stav, postoji potreba 
za praktičnim uputstvima, što je izvan ambicija ovog pokušaja.

„Za neke starije muzejske radnike riječ progresivno imala je 
uvijek zastrašujuću prenaglašenost, a riječ inovacija izgledala je sve 
u svemu užasno“73. Vjerujem da nije riječ o „starijima“ u biološkom 
smislu, ali broj ovakvih uvoda u rasprave o novim medijima 
u muzejima je značajno velik. Njihov zaključak je takođe uvijek sli
čan: „Ako muzeji ne budu upotrebljavali te medije mogli bi se naći 
zamenjeni drugim kulturnim ustanovama i svedeni na položaj 
nazadne i demodirane ustanove koja je napustila svoju važnu ulogu 
u kulturnom životu (...)“74, ili jasnije: ako muzeji ne budu činili ono 
što nalaže savremeni environment, reformisane muzejske institucije 
nastojaće da se i nazivom razlikuju od njih i to kao radni proces 
(primjer: ekomuzeji itd.) i kao duhovni koncept (primjer: nova mu-
zeologija, ekomuzeologija, heritologija)75.

Korišćenje audio-vizuelnih medija u njihovim rudimentarnim 
oblicima započeto je pre stotinak godina. Poznat nam je primjer 
korišćenja „lantern slides“ iz Američkog prirodnjačkog muzeja 
(„Bickmore slides“) iz 1884. godine kad su predavanja privukla go
tovo milion posjetilaca76.

ICOM je 1958. godine, prilikom Svjetske izložbe u Briselu orga
nizovao međunarodni simpozijum o korišćenju filmova i televizije 
u muzejima. Dugo nakon toga, 1972, a po zaključku iz 1958. ICOM 
izdaje važnu, ali zbog prirode materije potpuno zastarelu brošuru77. 
Danas je stanje potpuno drugačije: nekadašnje avangardne ustanove 
što se tiče audio-vizuelnih sredstava kao Palata otkrića (Palais 
de la Découverte u Parizu), Nacionalni muzej nauke i tehnologi-
je (Tekniska Museet, Stokholm), Frenklin Institut (The Franklin 
Institute, Filadelfija), Muzej nauke i industrije (Science and Industry 
Museum, Čikago), i neki drugi, pogotovo u Sjevernoj Americi, nisu 
više usamljeni primjeri. Ipak, gotovo stogodišnja praksa upotrebe 
vizuelne i kasnije audio-vizuelne tehnologije u muzejima, dobar je 
argument da se ne radi o temi à la mode, da to nije samo talas koji 
će podići glave dežurnim inovatorima. Uostalom i Mekluan je već 
istorija iako još uvijek nije, bar u muzejima, apsolviran: „Takođe, ne 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

191može se potcjeniti važna uloga medijske filozofije Maršala Mekluana 
koja je brzo ‘docurela’ do muzejskih praktičara. Nacionalni simpo
zijum na kojem je protagonista bio Maršal Mekluan (...) još uvijek 
vrši uticaj“78. To je izrečeno početkom sedamdesetih godina dva
desetog vijeka, a uprkos promjenama muzeji ni muzeologija nisu ni 
polovinom osamdesetih učinili definitivan korak u Toflerov treći ta-
las. Stoga je još aktuelna analiza česta u sedamdesetim godinama: 
„Muzeji su poslednja institucija koja bi trebalo da upotrebljava 
pisani tekst na izložbama tražeći od posjetilaca da ga čitaju. Zbog 
nekog razloga, muzeji su sporo shvatili medije koji nisu štampa-
ni kao važan stimulans za povećanje vizuelne svijesti i percepcije. 
Većina nastavlja da insistira na dugim tekstovima i katalozima. 
Ovi posljednji namjenjeni su stručnjacima, te opterećeni stotinama 
dugih citata i opisa“79.

Da pretnje novim nisu tek isprazna upozorenja svjedoči jedan 
od mnogobrojnih primjera. Još 1973. godine katolička organizacija 
Franjevački komunikacioni centar (sic!) u Los Anđelesu dobila je 
veliku subvenciju da razvije šest prototipnih programa hrišćanskog 
obrazovanja za upotrebu na kućnim video sistemima. Projekat je 
dio šireg nastojanja da se vidi u kojoj mjeri će medijski usmjerene 
američke porodice upotrebljavati takve programe. Već je tada bilo 
riječi o programima za video-disk i slično80. „Mi smo u ‘non-print’ 
vihoru. Sve je manje i manje ljudi iz široke muzejske publike koji su 
navikli na čitanje. Audio-vizuelna sredstva u muzejskim izložbama 
i obrazovnim programima mogu da proizvedu multisenzorna isku
stva koja stimulišu aktivne stavove kod gledalaca“81. Uprkos tome 
što autor opravdava čak i pretjeranu „medijsku“ opuštenost, ipak se 
čini vidljivim iz prethodnog primjera, da je crkva shvatila novo vri
jeme bolje od nekih muzeja.

U složenom mediju komuniciranja i informisanja kakav je 
muzej, u svakodnevnici se malo vidi „sudar kataklizmičkih razmjera 
između dvaju tehnologija“82, ali bi bilo nerazumno smatrati da ne 
postoji. Muzej je tehnologija sjećanja, a „sve tehnologije su proši
renja naših fizičkih i nervnih sistema u svrhu povećanja snage 
i brzine“83. Metod i forma te tehnologije je jezik „bez kojeg bi ljud
ska inteligencija ostala potpuno zaokupljena predmetima svoje 
pažnje“84. Mekluan kaže da je „jezik inteligenciji ono eto je točak 
nogama i telu“85. Pošto smo ustanovili da predmeti govore istinito 



192

TOMISLAV ŠOLA

samo onome koji savršeno i na naučnom nivou poznaje njihovu 
prirodu, shvatićemo da je svrha naučnog istraživanja, u primjeni 
na komuniciranje, da bude akt savršenog prevođenja i tumačenja. 
Prva jezička forma je oralna, štampom je uobličena u trajnu verziju, 
a njen najefikasniji oblik fiksiranja za komunikaciju jeste kombina-
cija svih raspoloživih oblika komunikacije. Riječ je uvijek o ambiciji 
da se postigne trajnost i preciznost poruke. Audio-vizuelna sredstva, 
čak i na ovom nivou, predstavljaju najprecizniji oblik komunikacije. 
Samo, njeni se efekti ne događaju, kako tvrdi Mekluan, na nivou 
stavova ili koncepata, „nego mijenjaju razmere čula ili modela per
cepcije, i to stalno i bez otpora“86.

Opšta ambicija audio-vizuelne komunikacije u muzeju je pove
ćanje efikasnosti i veća istinitost poruke. Međutim, ne postoji je
dinstven model primjene i uvođenja novih medija u muzej, nego 
je za svaki muzej potrebno „istražiti i koncipirati audiovizuelni 
sistem podešen zbirkama i arhitekturi“87. Audiovizuelna komuni
kacija ne sme preklapati, te slabiti dejstvo opšte poruke muzeja, 
„mora biti nenametljiva i pouzdana i naročito mora u prvi plan sta
vljati poruku, a ne tehnologiju“88. Kako je jezik čovjekova najbo
gatija umjetnička forma, a ovde je riječ o jeziku, latentna opasnost 
je da se audio-vizuelna poruka iscrpi u formi. Smisao audio‑vi
zuelne komunikacije je veća efikasnost i bolja usmjerenost: Zato 
se od nje očekuje primjerenost i fleksibilnost obzirom na potre
bne (i različite) nivoe komuniciranja. Uostalom, ali i  sasvim ne
primjetno, stekli smo neke ambicije koje nijednim drugim nači
nom osim audiovizuelnom prezentacijom nije moguće ostva
riti. Recimo, opšti kontekst za problematiku neke specijalističke 
izložbe. Ne samo to. Nastaju i muzeji koji prije ne bi bili mogući. 
Više od 50% sadržaja Muzeja australijske demokratije u Kanberi, 
sastoji se od audiovizuelnih prezentacija. Inače, bila bi to možda 
izložba u nacionalnom arhivu koju bi pogledali samo zaintere
sovani pojedinci, a kojima je i najmanje potrebna. Kao da žele da 
potvrde tezu o povratnom dejstvu tehnologije, evo šta kažu u tom 
muzeju: „Kontrast između ozbiljnosti imena muzeja i njegovog ne
uobičajenog sadržaja će, nadamo se, pomoći da se razdrmaju stari 
stereotipni pogledi na muzeje. Tako je tehnologija dokazala svoju 
korisnost kao jednostavna šok taktika za rušenje predubeđenja 
o lokalnoj istoriji i muzejima“89. Evo šta se kaže u jednom drugom 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

193iskustvu: „Multimedijalna izložba o Harlemu u Metropoliten mu-
zeju je potvrda u raspravi za muzej koji je više nego samo mjesto 
gde gomile ljudi u mimohodu i poslušno prolaze uz predmete 
koji obično nemaju ništa s ičim izvan muzeja. Dio izložbe koji je 
priredio Alen Šener uz pomoć članova lokalne zajednice bili su 
dijapozitivi i televizijski snimci scena sa ulica Harlema. Tamo je, 
naime, događanje i tamo će umjetničke postavke takođe morati doći 
ako ne žele da zastare“90.

Audiovizuelna interpretacija
U tako integrisanom mehanizmu kao što je muzej teško je raz

dvojiti pojedine funkcije jer je radni proces muzeja vrlo pove
zan. Šta je obrazovanje u muzeju i gdje počinje? Nije li istina da 
već politika kolekcionisanja oblikuje obrazovni proces? Čini se da 
je interpretacija dovoljno širok termin koji „pokriva“ sav trud mu
zeja da uputi razumljivu poruku. Sve u muzeju, na ovaj ili onaj 
način, služi interpretaciji, a audio-vizuelna sredstva treba da budu 
način približavanja izvora, poruke i cilja poruke. Dva autora, Hu
per91 (Hooper) i Grov (Grove)92, svaki u svojoj verziji kažu da je 
muzej medij neposrednosti, gdje se između muzejskog predmeta 
i posjetioca muzeja relativno lagano uspostavlja direktan odnos. 
No, ono što nas zanima je priroda tog odnosa i kvalitet i količina 
informacija koje dobija posjetilac. Tek u tom svjetlu čini se da po
stoji paradoks: da li je neposrednost stvarna i da li interpretacija 
stvarno znači posredovanje koje udaljava posjetioca od muzejskog 
predmeta? Ako je riječ o jeziku kao metodu interpretacije, već smo 
rekli, i on je naučen i on je naknadni napor prema interpretaciji. 
Sve što je kasnije uvedeno takođe je samo nastavak tog istog napora 
i samo bogatija forma i sintaksa tog istog jezika. Interpretacija 
nadređenije vrste koja podrazumjeva sve ostale, ali i nameće sebe, 
dakle audio-vizuelna, takođe je neposredno kontaktiranje. Sintak
sički i semiološki atraktivna, takva interpretacija predstavlja otkri
vanje novog ili bar otkrivanje novima jer novi mediji šire granice 
tradicionalnih konzumenata muzejske prezentacije. Iako šturo, 
i spomenuti Huper93 nastoji da pobije tezu da je uvođenje medija 



194

TOMISLAV ŠOLA

ujedno i nužno jačanje posredništva. On govori o jednoj izložbi 
o morskim sisavcima na kojoj posjetioci mogu čuti snimljene zvuke 
koje proizvode kitovi u jatu. U zoološkom vrtu koji bi imao kitove 
nije, pak moguće čuti takve zvuke pa stoga kaže: „(...) reći da je taj 
auditivni medij invencija između posjetioca i stvarnog objekta je 
očigledna besmislica. (...) primarna uloga audio-vizuelnih medija 
jeste da povećaju neposrednost“94.

Džejms Borkoman (James Borcoman), direktor obrazovnog odje
ljenja u Nacionalnoj galeriji Kanade, smatra da klasično vođenje po 
muzeju može biti vrlo uspješno uz idealne uslove, ali mu neobično 
smeta „urođeni porok“ te oralne komunikacije: riječ. Govoreći o ne
preciznosti i višeznačnosti riječi kaže: „Zamislite, ako hoćete, po
kušaj da riječima objasnite crvene boje na Albersovoj slici“95. Pro
blemi se pojavljuju „kad smo prisiljeni da pokušamo prevođenje iz 
neverbalnog medija u verbalni, što je ponekad nemoguće, a u nekim 
prilikama i pogubno“96. Očigledno, da bismo interpretirali vizuelni 
izraz logično je posegnuti za vizuelnim sredstvima. Time se, iako 
osnažujemo interpretaciju, ne udaljavamo od objekta nego mu se 
približavamo. Audio-vizuelna interpretacija ima već anatemisanu 
manu da „istiskuje“ čovjeka. Naravno, teško je objasniti da je po
srijedi dvostruki moral: nikom se ne dopadaju otuđujuće, auto
matizovane fabrike automobila, ali svi rado voze automobil. Treba 
zapamtiti da se ni automobilska industrija nije odrekla ručne izra
de u potpunosti, ali... Evo šta o vodičima kaže jedan autor: „Danas 
vodiči mogu biti vrlo skupi, rade određeno vrijeme, teško ih je 
zamjenjivati, imaju dane kad ne rade i dane kad nisu za rad. Ali 
dobar vodič može da podesi svoj komentar konkretnoj publici 
i odgovara na pitanja. Mnogi će tvrditi da je dobar vodič najbolji 
oblik audio interpretacije, ali da li ga možete čuti? Da li je odmakao 
s onim na čelu do slijedećeg eksponata dok pokušavate dokučiti šta 
je rekao ispred eksponata kojeg najzad vidite, dok ste vi još uvjek 
proučavali onaj prethodni?97’’ Sve to, naravno, pod pretpostavkom 
da je riječ o dobrom vodiču, a takvih je izuzetno malo. Audio-vi
zuelna sredstva imaju jedan, već spomenuti kvalitet da svojom 
interpretacijom podučavaju gledanju i viđenju. U Muzeju Viktorije 
i Alberta postojao je svojevremeno projekat da se snimi film o tome 
kako gledati eksponate u muzeju. Takav je projekat, ako ne tamo, 
zasigurno realizovan, jer je riječ o temeljnom problemu muzejske 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

195komunikacije: „istinitost“ predmeta slaba je utjeha ako njihova po
ruka ne dospjeva do posjetioca. U tom smislu se audio-vizuelna 
sredstva često danas koriste da bi se pripremila posjeta muzeju ili da 
bi posjeta muzeju bila evaluirana.

Već spomenuti problem tzv. opšte publike mora se na neki 
način rješavati. Čuli smo od Alme Vitlin da je rad za opštu publiku 
iluzija. Audio-vizuelna komunikacija ujedinjena s kompjuterskom 
tehnologijom će možda donijeti rješavanje ovakvih razmišljanja: 
„Stalna postavka, bivajući nužno sažeta, ne uzima i ne može uzeti 
u obzir brojne motivacije koje su privukle različite kategorije ljudi u 
muzej (...) U isto vrijeme relativni nedostatak mogućnosti za slojevit 
pristup ima tendenciju da umanji obrazovnu vrijednost izložbe. 
Ona računa na svakog reskirajući da ne zadovolji nikog“98. Naravno, 
i sam autor je mišljenja da je jedini izlaz u upotrebi audio‑vizuelnih 
medija koji mogu učiniti postavku „višedimenzionalnom i dinamič
nom“99. Jedan drugi autor smatra da će novi mediji omogućiti da 
posjetilac muzeja ne bude više „putujući mučenik“100. Da bi se po
stiglo da posjetilac muzeja izmjeni ponašanje, da bi muzej shvatio 
da postoje u osnovi bar dva ekstremna nivoa: muzej kao zabavište 
i muzej kao naučni institut, te da je, bar što se posjetilaca tiče, istina 
negdje u sredini, treba dati šansu audio-vizuelnoj interpretaciji. Ona 
nije, kako ističu i najgorljivije pristalice, „odgovor na sve proble
me“101, nego jedno sredstvo više za interpretacije muzejskih zbirki.

Medijski hiperrealizam
Jedna od rijetkih generalizacija koja je izdržala sva iskušenja 

jeste svijest i uvjerenje o konačnosti fizičkog. Cjelokupna ljudska 
egzistencija određena je fatalno zakonitošću umiranja, a sva ljudska 
djelatnost sadrži bar namjeru opiranja prolaznosti, bar iskru po
bune protiv nestajanja. U vrijeme koje je odreklo apsolutnost, i ka
tegoriji prostora i kategoriji vremena, kad se upiremo da izračuna
mo starost i trajanje, ne planetarnog sistema nego galaksija i  sve
mira, insistiranje na vječnosti postaje dirljivo ljudsko, ali i  tri
vijalno. Nesigurni čovjek zapadne civilizacije našao je oblik 
produžavanja trajanja u svijetu predmeta. Samoljublje i opsesiju 



196

TOMISLAV ŠOLA

vječnošću, koje je u ranijim epohama tako uspješno transponovao 
u svoje bogove, zaželio je naći u svom fizičkom svetu. Renesansa, 
u kojoj je čovek shvatio da neće ovladati vječnošću kroz alter ego 
u liku svojih bogova, zanosila se još mišlju da vječnost može da 
dosegne umjetnošću. Taj prag spasonosnog rješenja napušten je 
usponom i apoteozom građanskog, u stvari monetarističkog dru
štva. Društvo koje je svaki oblik imati pretpostavljalo svakom 
obliku biti instaliralo je novo božanstvo – materijalno dobro koje 
personifikuje trajanje i samouvjerenost vlasništva. Ciklična priroda 
istorije uči nas da se istina i vječnost, doduše, ne nalaze u bogovima, 
ali i da ih je besmisleno tražiti u ispraznosti zlatnog teleta. Hramo-
vi novog božanstva su muzeji. U borbi za prestiž, za dokazivanje 
sopstvene superiornosti, tj. superiornosti sopstvenog identiteta, 
građansko društvo je upotrijebilo svoje hramove. Time je muzejima 
omogućen razvoj koji svojim ambicijama nadilazi doba građanskog 
duha. Muzej postaje mehanizam objektivne introspekcije, oblik 
auto-analize i mudrosti. Međutim, to je tek šansa koju ostvaruje 
neznatan broj muzeja. Danas su novi muzeji suprotstavljeni novim 
ambicijama monetarizacije. Braneći kategoriju i posebnost identiteta 
suprotstavljaju se uravnivanju i ujednačavanju svijeta.

U tom je kontekstu, naravno, iluzija smatrati da se klasičnim 
metodom sakupljanja predmeta, fizičkih činjenica, može u cjelosti 
dokumentovati stvarnost. Uostalom, stvarnost kao čvrsta i opipljiva 
kategorija ne postoji. Njene dimenzije nadilaze naše prirodne sen
zorne sposobnosti, ali će uvijek nadilaziti i mogućnosti naših produ
ženih čula. Prostor identiteta je beskonačan u oba smjera od stupnja 
realiteta čovjekovih prirodnih mogućnosti. Makro i mikro svijet su 
legitimni dijelovi beskonačne stvarnosti. Sve što važi kao pravilo 
u  muzeju mora i njih podrazumjevati, inače je muzej tek zabava 
i bjeg od stvarnosti.

Već prije je bilo govora o hiperrealizmu muzejske prezentacije. 
Muzej je a priori hiperrealistički medij jer je sam akt izbora, izdva
janja i, potom, izolovanja u muzeju, hiperrealistički postupak. Uz 
pomoć danas već tradicionalnih tehnika muzejske prezentacije, 
svjetla, vitrine, postamenta, estetskih intervencija itd, muzejski 
predmet je podvrgnut jednoj vrsti „indiskrecije“ i radoznalosti 
bez ograničenja. Kako je već bilo spomenuto, današnja muzejska 
prezentacija samo je nešto ublažena postavka studijskog depoa 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

197i  izlog naučne laboratorije za obradu predmeta. Predmeti to mrze, 
a posjetiocima ne treba. Poruka predmeta je izobličena viškom, ali 
neinterpretiranih informacija hiperrealističkog karaktera. Sada
šnji postupak muzeja gotovo je obratan od potrebnog. Ako je, reci
mo, riječ o izložbi gotičke skulpture, bićete suočeni s mnoštvom 
materijala prezentovanog u visokoestetizovanom ambijentu, osvjet
ljenog, zapravo, oživljenog dramatičnim svjetlom spotova, u blje
štavim vitrinama, na baršunima i obojenim zidnim nišama, uvijek 
u komfornom vidokrugu. Samo, to nije gotička skulptura. Trebalo 
je pokazati portale i skulptoralne frizove katedrala, oltare i grobnice, 
ali tako da shvatimo ambicije te skulpture, oblik njene originalne 
komunikacije s okolinom. Tek nakon toga može slijediti analiza 
koja podrazumjeva gro-planove, uvećanja, ikonografsku analizu, sve 
do analize materijala. Današnja upotreba audio-vizuelnih sredstava 
nerijetko služi na nov način starim ciljevima. Ona samo pojačava 
tu vrstu, zapravo, nepotrebnog hiperrealističkog uvida umjesto da 
objašnjava cjelovit koncept i upoznaje nas sa fenomenom.

Drugi i drugačiji oblik muzejskog hiperrealizma u cjelosti je 
oslonjen na postojanje i korišćenje novih medija prezentacije. Jedino 
tim medijima moguće je pokazati stvari izvan domašaja čovjekovih 
fizičkih mogućnosti. Riječ je o prezentaciji takvih pojava i predmeta 
koje nije moguće prezentovati drugačije nego re-kreiranjem postup
ka njihovog otkrivanja. Ako je zadatak muzeja da objašnjava sastav 
materijala, onda je legalan hiperrealistički postupak pokazati film 
snimljen kroz „objektiv“ elektronskog mikroskopa. U kreativnoj 
upotrebi audio-vizuelnih sredstava sve je, naravno, dozvoljeno ako 
predstavlja ispravno tumačenje čovjekove radoznalosti, jer ipak sve 
nije važno. Ako audio-vizuelni program pokazuje, na primjer, scene 
s Trajanovog stuba, onda je njegov hiperrealizam stvarni doprinos 
prezentaciji tog spomenika. Uostalom, oblik je hiperrealizma kad 
audio-vizuelna sredstva omoguće blizinu dalekog, prostorno dale
kog, kao na primjer, prizor polarne zime ili života u džungli, ili vre
menski dalekog, kao na primjer, sletanje Lindbergovog aviona ili 
scene Oktobarske revolucije. Prošlost postoji i traje u sadašnjosti 
u oblicima koji su preživjel. Muzej je sam po sebi nadređeni oblik 
realizma jer svojim sistematskim institucionalnim naporom inter
veniše u „prirodne“ tokove namećući time uobičajenoj ili mogućoj 
mehanici svoju logiku kao fotografskim objektivom i hemijskom 



198

TOMISLAV ŠOLA

obradom zadržava u kolektivnoj memoriji nestalne slike vremena. 
Muzej je u realizmu koji se živi i menja oblik gotovo nasilne inter
vencije i hiperrealističkog uvida. I sam sredstvo, i sam medij i oblik 
čovjekovog otpora prirodnom toku stvari, muzej priznaje i prihvata 
svako sredstvo koje može da posluži cilju savršenog i stvaralačkog 
pamćenja.

Medijski kontekst
Najnovija praksa muzeja, najbolje izražena u konceptu ekomu

zeja, donosi jednu značajnu inovaciju. Kako je najrazumljiviji 
i  najbliži kontekst sama životna svakodnevnica, ekomuzej vezuje 
prošlost za sadašnjost tipičnom kibernetičkom senzibilnošću. 
Tako u ekomuzeju može biti revitalizovana stara kovačnica koja bi 
u  najboljem slučaju izborom predmeta bila predstavljena u lokal
nom muzeju. Naravno, prema novijoj praksi, kustos bi potražio 
svjedočanstva još uvijek živih radnika da ostvari čuvanje predmeta 
u funkciji. Kovačnica bi bila sačuvana na svom originalnom mjestu, 
ali bi dobila potrebnu signalizaciju i objašnjenja. Konceptualno na
predan je i primjer iz Nacionalnog parka Kamarg gdje je u jednom 
djelu nekadašnjeg ovčjeg tora rekonstruisan pastirov radni dan102. 
Poslednji pastir u Kamargi je snimljen na magnetofonsku traku, 
a dok pripovjeda, programirana rasvijeta spotovima obasjava pred
mete o kojima govori, mjesto spavanja, mjesto gde su ovce, mje
sto gde ostavlja mlijeko, pravi sir itd. Prezentacija djeluje impre
sivno i sablasno zbog svoje upečatljivosti, zbog sposobnosti da nas 
realnim predmetima, glasom učesnika i impresivnom zvučnom ku
lisom prenese u neko drugo vrijeme i drugu realnost. To su odškri
nuta vrata u medijsku budućnost muzeja. 

„Danas više nije dovoljno da se predmeti u muzeju opreme 
legendama. Već pola vijeka pokušava se da se svim postupcima jedne 
dobre vizuelne pedagogike ilustruje uloga tih predmeta, njihovo 
porjeklo, njihova istorija i svi aspekti za koje postoji praktičan ili 
estetski interes“103. Ipak, tek od početka sedamdesetih godina dva
desetog vijeka, ozbiljnije se razmišlja o važnosti konteksta, a  pa
ralelno traje i korišćenje audio-vizuelnih sredstava kao načina za 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

199stvaranje tog konteksta. Ako je smisao diorame u prirodnjačkom 
muzeju da punjenim pticama da karakterističan ambijent, onda 
je u svhu prezentacije pravoverno sve ono što sa više efikasnosti 
dočarava taj ambijent. Najbolje diorame radili su umjetnici i to je 
jedan od dobrih primjera gdje umjetnički karakter muzejske poruke 
izlazi vidljivo na površinu. Slikanje pozadine, modelovanje pejzaža, 
sušenje i konzervisanje rastinja, učvršćivanje, bojenje, procesi su 
mukotrpne i dugotrajne rekonstrukcije da bi punjena životinja 
bila pokazana bar u naznaci svog prirodnog ambijenta. Malo je 
poznato da je svaki list rastinja tih, koji put, raskošnih diorama po
sebno sušen, posebno bojen i zasebno pričvršćen na granu. Ipak, 
nakon nekog relativno kratkog vremena, diorame izgledaju tužno 
kao prastare čipke ili lutke iz bakinog djetinjstva, nikad ne znate 
šta biste s njima. Ono što je bitno, to je očajničko upiranje da se 
muzej približi slici realnosti i u toj nameri sredstva su sva, treba 
spomenuti, veštačka. Naravno, audiovizuelna prezentacija koju bi, 
eventualno, trebalo pokazati, u navedenom slučaju, u zoološkom 
vrtu, ma kako da je riječ o tipičnoj instituciji građanske arogancije 
prema prirodi, dala bi kvalitativno superiornije rezultate. Lažno 
bi bilo ukloniti efekat grube sile i lažne superiornosti čovjeka nad 
prirodom koji se stiče u zoološkim vrtovima i, u sasvim morbidnoj, 
gotovo nekrofilnoj varijanti, u zoološkim muzejima. Audiovizuelna 
sredstva mogu pokazati životinje, ali i biljke, pa čak i anorganski 
svijet u njihovoj dostojanstvenosti i dignitetu. Trebalo je da muzeji 
odavno shvate poruku uspjeha televizijskih naučno-popularnih 
serija. Medijski tretman, upravo audiovizuelni, pokazao je objektiv
nost i respekt prema živom svijetu, svijetu prirode, nastojeći pov
ratiti poštovanje čovjeka prema sopstvenoj okolini. Već i sam feno
menalan uspeh tih emisija koje je započeo (veliki praktičar-mu
zeolog) Volt Dizni objašnjava široko prihvaćenu ispravnost tog 
pristupa104. Tradicionalni muzeji, muzeji drugog talasa, ponašaju 
se kao i civilizacija drugog talasa, kao (građanska) industrijska 
tehnologija. Oni moraju da sačuvaju svijet čuvajući, naravno, sebe. 
Nekoliko desetina hiljada životinja osuđuje se godišnje na smrt da 
bi se vršila zamena za propale primjerke u muzejima i zoološkim 
vrtovima. Danas kad se u srednjoj Evropi od zagađenja suše čitave 
goleme šume, a godišnje nestaje na svijetu desetak hiljada živih 
vrsta105, nije nikakav kataklizmički profetizam najaviti da ćemo se 



200

TOMISLAV ŠOLA

odreći ubrzo benzinskog automobila, jer smo to davno mogli što 
se tehnologije same tiče, ali i zooloških muzeja kakvi su danas, što 
takođe već odavno možemo. Ne samo da će audio-vizuelna sredstva 
biti legitiman i najefikasniji način za postizanje dragocjenog 
konteksta, nego će morati da zamjene i dosadašnje oblike „realnosti“ 
trodimenzionalnih predmeta.

Danas se po muzeološkoj ili muzeološki obojenoj literaturi nalaze 
već relativno brojna upozorenja da je zadatak muzeja da osigura 
razumijevanje, a odmah se i pretpostavlja da je razumijevanje ne
moguće bez potrebnog konteksta. Jedan autor navodi primjer ko
rišćenja videa u objašnjavanju kako je funkcionisala naprava za 
guljenje jabuka iz 19. vijeka106. Isti autor opisuje izložbu Muzič-
ke naprave – američki način, u Smitsonijanovom muzeju Istorije 
i tehnologije kao uspješno korišćenje audio-vizuelnog kontekstu
alizovanja. Na tri mjesta na izložbi bile su projekcije dijapozitiva, 
potpuno ozvučenje, sve vezano za period koji prikazuje izložba, 
a  u poslednjem djelu je predstavljena, tad potpuno nova rok mu
zika i light show, a u posebnom odeljku prikazivani su muzički 
filmovi navedenog perioda itd. U svijetu koji ozdravljuje od pre
komjerne specijalizacije i traži, u osnovi demokratsku priliku 
potpunog uvida i mogućnost slobodnog vrednovanja, kontekst 
i korelacija postali su društveno relevantne kategorije. To može 
biti istina i u najdoslovnijem smislu prema primjeru koji navodi 
A. E. Par (A. E. Parr) još 1969107. On, naime, govori o prezentaciji 
rudnika u muzejima i kaže da ta prezentacija nikako ne objašnjava 
sve što znamo o rudnicima i rudarima u istoriji. Naravno, u svim 
muzejima gde postoji slična prezentacija rekonstrukcijom, riječ 
je o instalaciji koja može savršeno da posluži kao demonstracija 
rudničke tehnologije za rudarske tehničare ili unutar neke globalne 
tehnološke teme. Psihološke, socijalne, sociološke, environmental-
ne i ekonomsko-političke komponente nisu takvom prezentacijom 
predviđene iz jednostavnog razloga što bi to jedva bilo moguće kla
sičnim, tradicionalnim muzejskim metodima. Autor koji reinter
pretira A. E. Para ispravno zaključuje, da se na osnovu takve pre
zentacije, a ima na umu rudnik iz muzeja nauke u Čikagu, „nikako 
ne može shvatiti istorijska borba rudara za bolje uslove rada u ja
mama’’108.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

201U naročito posebnom položaju su umjetnički muzeji i po mnogo 
čemu se sudbina, a ne samo trendovi muzejske djelatnosti uobličava 
na osnovu njihovog predloška. Svaka nauka, pa tako i muzeologija, 
trudi se da svoje postojanje i opravdanost pokaže sposobnošću 
efikasnog uopštavanja. U svakom slučaju, problem konteksta je 
i  problem umjetničkih muzeja, kakogod su i danas brojni glasovi 
koji umjetničke muzeje izuzimaju iz reformskih zahtjeva109. Teza 
je, uglavnom, da interpretacija umjetničkog djela treba da se ostavi 
prisnom kontaktu posjetioca i umjetničkog dela. Riječ je, naravno, 
o mistifikaciji koja u svakom posjetiocu vidi barem Bodlera koji je, 
pretpostavimo, znao šta će misliti pred svakim umjetničkim djelom 
pred kojim se našao. Umjetnost kao najsenzibilnija emanacija 
duha sasvim je nerazumljiva bez poznavanja tog istog duhovnog 
konteksta. Sve što bez tog poznavanja možemo da zaključimo 
vjerovatno je pogrešno i proizvoljno do netačnosti. Uz to, pozna
vanje umjetničkog jezika, istorije umjetnosti kao vremenskog i pro
stornog konteksta umjetnosti, kao istorije duha kroz umjetničko 
izražavanje, bitni su za svako prosuđivanje umjetničkog djela, a bez 
poznavanja barem osnova, komunikacija s umjetničkim djelom 
je nemoguća. Smeštajući autora i djelo u pripadajući kontekst, 
muzej omogućava realno viđenje. Treba znati da je postupak artifi
cijelnosti muzeja započet već aktom sakupljanja, vađenjem iz 
originalnog ili nameravanog konteksta, malo je dela rađeno za 
muzeje, a već je oblik nasilja izložiti toliko raznih umjetničkih 
dela na jednom mjestu i u takvoj blizini. Znajući da postoje jasne 
i logične paralele između umjetnosti i nauke, tehnike, tehnologije 
i društvenih zbivanja, audio-vizuelni program koji nekog umjetnika 
ili neku umjetnost jasno smješta u takve, uglavnom poznate koor
dinate, ima itekako opravdanja i smisla. Već današnja audio-vizu
elna tehnologija omogućuje nam da, recimo, za potrebe jedne izlo
žbe za sve posjetioce i u ime njih snimimo komplementarni ma
terijal: razgovor s umjetnikom, posetu ateljeu gdje su izložena 
djela nastala, eventualno razgovori ili drugi kontekstualizujući 
materijali iz njegove okoline, sa studija itd. Mogućnost intervjua 
obrazlaže kao izvrstan način kontekstualizovanja nekoliko auto
ra110, a potonji citirani autor spominje još jednu značajnu funkciju 
takvog materijala. Video registracija intervjua s pojedinim umjet
nicima ima, naime, i značajnu dokumentarnu vrijednost koja će 



202

TOMISLAV ŠOLA

u  budućnosti biti nezamjenjiv kontekstualizujući materijal. Pome
nuti autor navodi primjer da je takav intervju autora Namut-Fal
kenberga (Namuth-Falkenberg) s Dž. Polokom (J. Pollock) jedi
ni sačuvani vizuelni materijal o tom značajnom autoru. To je već 
podatak koji mora da zainteresuje i protivnike audiovizuelne ko
munikacije. U Muzeju Metropoliten napravili su značajan i ogro
man intervju s Lipšicom (Lipshitz)111. Ponegdje posjetilac može već 
pritiskom na dugme da zatraži i dobije tu audio-vizuelnu informa
ciju prema sopstvenom pitanju: na ekranu će biti neko od umjet
nika ili teoretičara svetskog glasa, kakve retko ili nikad neće moći 
išta da zapita.

Audio-vizuelni program sledi neke najvažnije odrednice priro
de muzeja: radoznalost, kojom širi područja interesa na komple
mentarni materijal, objektivnost, jer nudi visokoprofesionalni uvid, 
razmišljanje i način gledanja, i istinitost, jer mnoštvom informacija 
ispravlja zablude i smanjuje rizik nerazumjevanja.

Novi oblik bogatstva muzeja
U svijetu koji je mislio da ima stabilne vrijednosti, muzej je mo

gao da bude pasivan i receptivan. Sve poetske sublimacije uvijek 
su barem blizu istini, ali današnji muzej odbija da bude i grob
nica i riznica. Broj upozorenja koja traže nove stavove sve je veći 
u svim djelatnostima što direktno potvrđuje tezu o vremenu veli
ke transformacije. Bakminster Fuler poručuje arhitektima: (...) 
„Morate uistinu nastojati, s apsolutnim poštenjem, da vidite šta se 
napolju događa. Vidjeti šta evolucija nastoji da učini. Šta svemir 
nastoji da učini“112. I tako ozbiljan stručnjak kakav je Aleksander 
tvrdi da je došlo novo vrijeme u kojem je upotreba audio-vizuelnih 
sredstava u muzeju konačno raskidanje s prošlošću113. Da bi dobro 
obavili svoj zadatak dokumentovanja, muzeji su proklamovali 
potpuno uključivanje u svu problematiku, što bi u anglosaksonskoj 
komunikacionoj teoriji vjerovatno zvali total environment, ali je 
time prestalo da bude važno kojeg će se obrasca držati u dolaženju 
do podataka, njihovoj obradi i komuniciranju. Kao da su poslušali 
Mekluana: „Treba da upotrebimo sve medije na takav način da nam 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

203omoguće da vidimo našu situaciju“114. Prema sadašnjem stanju teo
rije muzejske djelatnosti i stanju novih medija obzirom na njihov 
razvoj, prevladava još uvijek razmišljanje da „audio-vizuelna sred
stva ne treba da zamene objekte već treba da ih upotrebe kako 
bismo obogatili postojeće zbirke“115. No, vidjeli smo da je medijska 
metamorfoza muzeja mnogo ozbiljnijeg karaktera, bar što se tiče 
razvoja koji slijedi. Od 1972. godine, ali i pre toga, kad je objavljena 
ICOM-ova publikacija, medijska transformacija muzeja pretvorila 
je muzeje u novi kvalitet116. Nije, dakle, posjetilac taj koji svojim 
pristupom oživljava muzej, nego je muzej živi, ako treba i polemički, 
mehanizam koji će „oživljavati“ čovjeka.

U toku razmatranja položaja i promjena koje je muzejska insti
tucija proživjela u kontekstu savremene tehnologije bilo je već riječi 
o kvalitetno novim oblicima njene djelatnosti. Ostaje za spomenuti 
ili podrobnije obrazložiti tek neke aspekte, ostavljajući gotovo svaki 
od njih jednom posebnom pokušaju analize. Tradicionalno se već 
govori o bogatstvu muzeja, ali savremeni muzeji afirmišu nove obli
ke i značenja bogatstva. Novom efikasnošću svoje poruke i pri
sutnošću u ostalim masovnim medijima, ideja muzeja gubi svoje 
elitističke konotacije, gubi i negativne konotacije koje su proizilazile 
iz nerazumjevanja muzejskog medija. U oblik prezentacije muzeja 
pripada i saradnja s televizijom, na primjer. Publika, u broju koji 
je bilo teško i pretpostavljati svega nekoliko godina unatrag, pred
stavlja novo bogatstvo muzeja. Dakako, riječ je i o riziku populizma, 
kako je već bilo riječi, ali nijedna institucija, pogotovo u budućnosti, 
neće moći da računa na opstanak bez čvrste osnove i široke po
drške. Da će korišćenje novih medija, koji po svojoj prirodi ne 
mogu biti internog karaktera, ugroziti samostalnost muzeja, možda 
donekle i njihovu egzistenciju u oblicima koje smo sada u stanju da 
prihvatimo, vrlo je vjerovatno. Ali ne treba zaboraviti da se muzej 
ne realizuje u jačanju i uvećavanju svoje institucije, njegova ambicija 
nadilazi tu administrativnu logiku. Ambicija muzeja je ostvarivanje 
muzejskog poslanstva i, na kraju, nebitan je mehanizam kojim će 
poslanstvo biti obavljeno. Bogatstvo te širine komunikacije s oko
linom efekat je od magistralnog značaja koji se velikim djelom može 
pripisati novim medijima ili njihovim posrednim efektima.

Tradicionalni muzej imao je jasna mjerila bogatstva. Vrijednost 
je koncentrisana u zbirci tj. čini je zbir vrijednosti predmeta. 
Mjerila tog bogatstva upadljivo su istovrsna s mjerilima koje su 



204

TOMISLAV ŠOLA

primjenjivali proto-muzejski oblici, to jest muzej se nije naročito 
udaljio od koncepta riznice. Danas se muzej, doduše, odrekao 
„curiosa“, ali rjetkosti skuplja. Svaki osnovani elitizam ima pri
vlačnu snagu, ali muzejski se obično poziva na slabe argumente. 
Vrhunski mu je argument tzv. excellence. Neophodna selekcija mu
zejskog materijala još se uglavnom događa kao izabiranje najre
prezentativnijih primjeraka vrste. Rezultat je, naravno, excellen-
ce jer se svemu što je sakupljeno može dati prefiks naj. Međutim, 
to bogatstvo, kao rezultat faraonskog muzejskog sindroma, nije 
u  saglasju sa zaricanjem muzeja na istinitost i objektivnost. S  ho
lističkim konceptom u čijem fokusu nije pojedinačni predmet 
teško je braniti isključivu orijentaciju na sakupljanje remek-djela 
i najreprezentativnijih primjeraka. Afirmacijom konteksta kao me
toda holističke spoznaje u muzeju, ukinuta je tradicionalna hije
rarhija vrijednosti muzejskih predmeta.

Sve što namjeravanu poruku može da prenese i sačuva u najisti
nitijem obliku, postalo je važno. Međutim, to sve nije samo pred
met, trodimenzionalni objekat, nego je to informacija. Definišu
ći svoje ciljeve muzeji su shvatili da rješavanje svih problema zapo
činje definisanjem cilja. U muzejskoj djelatnosti definicija se sastoji 
u određenju granica identiteta kojeg treba čuvati i komunicirati. 
Svojom pojavom, audio-vizuelna sredstva su pospešila takvu ori
jentaciju i istovremeno je učinila mogućom. Ukoliko ta sudbinska 
vezanost nije očigledna sad, pokazivaće se kao takva vremenom. 
Ukratko, novo bogatstvo muzeja može se nazvati zbirnim imenom 
informacione sposobnosti. Ta sposobnost podrazumjeva kako koli
činu tako i kvalitet informacija. Rezultat je, naravno, jasno usmje
rena i efikasna poruka. Dakle, današnji muzejski excellence jeste 
njihova osposobljenost da pomoću trodimenzionalnog materijala 
ostvare stvaralačku komunikaciju sa svojim environmentom, u najši
rem smislu. Ako je Metropoliten u stanju da kupi jednu naj-grč-
ku vazu za milion dolara i ako je to isključivi ideal muzejskog 
kolekcionisanja u svijetu, misli se, dakako na ideal jednako tako 
basnoslovnih vrijednosti, onda je spremljen teren za sve oblike 
kulturnog kolonijalizma bogatih nad siromašnima. Danas je upravo 
tako. Afirmacijom audiovizuelnih sredstava kao legitimnog načina 
čuvanja i dokumentovanja environmenta u vremenu i prostoru, 
monetaristički argument kulturnog kolonijalizma slabi. Budu li 
muzeji smogli snage da od vlasništva nad predmetima ne prave 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

205obrtni kapital, neće biti nikakvih teškoća da, jednog dana, bilo koji 
mali muzej grčke arheologije dobije savršenu trodimenzionalnu 
kopiju. Ili će mu biti date mogućnosti iluzionisanja vizuelnim ma
terijalnom, recimo, vaze iz Muzeja Metropoliten. Na redu su holo
grafija i nove hibridne audio-vizuelne tehnologije. Bogati muzej 
danas je onaj u kojem korespondirajuća zajednica učestvuje i živi ne 
odričući se istovremeno sadašnjosti i budućnosti. 

Već je bio spominjan Muzej australijske demokratije u Kamberi, 
jer više od polovine njegove prezentacije čine audio-vizuelna 
sredstva. Muzej je izuzetno aktivan i živ centar komunikacije, te 
time posebno neobičan za takvu vrstu istorijske zbirke, s doku
mentarnim ozvučenjima, glumcima u istorijskim kostimima itd. 
Publika koja očekuje dosadu je na taj način „potpuno zatečena 
prezentacijom u kojoj audiovizuelna tehnologija pokazuje kako se 
istorija oblikuje u sukobu pojedinaca i grupa“117. Nije li to pravo 
bogatstvo?

Bogat je muzej onaj koji raspolaže ili će raspolagati mogućno
stima savršene analize okoline u svim njenim bezbrojnim poje
dinostima, danas možda neostvarenim, potrebnim kapacitetom 
čuvanja multimedijalnih podataka i informacija, te efikasnim siste
mom pretraživanja i prezentacije informacija i informacionih sklo
pova. Tako će većina predmeta moći da umire prema zakonitostima 
svog trajanja, što se doduše događa i sada, ali tad će to biti bez 
našeg osjećanja krivice ili nemoći što im nije osigurano mjesto 
u vječnosti muzeja. Inače, ta fiksacija muzeja na fizički materijal 
liči na tradicionalnu hrišćansku doktrinu uskrsnuća pokojnika. 
Kao što je hrišćanskoj religiji ipak bitan duh, tako je muzejskom 
poslanstvu bitan informacioni sadržaj predmeta, a ne njihova fizička 
konstitucija. Vezati mogućnost zagrobnog života ili uskrsnuća uz 
uslov da je pokojnik balzamovan ili, što se muzeja tiče, smatrati da 
predmet može ostati u kolektivnoj memoriji čovječanstva jedino 
ako je sačuvan u svom fizičkom integritetu, predstavlja vulgarno 
i varvarsko opštenje s vječnošću.

Bogatstvo muzeja nije samo u širenju na veliki broj „konzu
menata“ muzejskog proizvoda, nego u mogućnosti da kvalitativno 
utiče na svijest tog velikog broja ljudi. Ulaskom muzeja u kuću 
putem televizije, videokasetama, videodiskovima ili, jednog dana, 
hologramima biće zaista moguće govoriti o ostvarenju velike vizije 
A. Malroa.



206

TOMISLAV ŠOLA

Audiovizuelna sredstva omogućiće, jer već omogućavaju, oboga
ćenje muzeja povišavanjem njihovog stručnog standarda. Vezom na 
grandiozne datoteke i fantastična skladišta audio-vizuelnih infor
macija, što je već sad finansijski moguće, i najmanja muzejska 
ustanova može raspolagati najatraktivnijim materijalom. Promjene 
su već među nama i prividno klasična, retrogradna centralizacija 
najnovijom serijom svjetskih muzejskih katedrala, samo je pri
prema za ovu budućnost. Koncept stručne centralizacije kroz 
jake centre kao emitera – informacija, putujućih izložbi, stručnih 
usluga, stručnog standarda itd. – treba da se ponovi u novoj 
tehnologiji. Rezultat, najlogičniji, ako ga ne spriječi destruktivnost, 
biće savršena decentralizacija. Već danas, naime, postoje oblici 
koordinacije u korišćenju novih medija u Francuskoj preko Direk-
cije za muzeje118. Namjera je da se muzejski radnici osposobe za 
produkciju programa, korišćenje programa, razmjenu programa 
i standardizaciju. U Holandiji119 postoji video mreža po muzejima 
koja olakšava razmjenu programa, slične organizacione sheme se 
uspostavljaju u SAD i drugdje u svijetu120. Novi mastodont La Vilet 
(La Villette) u Parizu ima, prema svom karakteru, centralni nacio
nalni katalog (i skladište) naučnih filmova i videograma koje je 
moguće nabaviti u Francuskoj, a koji će biti na raspolaganju na uda-
ljenosti121.

Audio-vizuelna sredstva mogu da proizvedu i proizvešće tako 
brojne inovacije u djelatnosti muzeja i sudbini njihovog poslanstva 
da će i veća predubeđenja od tradicionalnog pojma bogatstva 
morati da naprave mjesta novim vrijednostima.

Razlozi usporenog napredovanja nove 
medijske prakse

Skeptika je nemoguće pobiti. 
Sartr

U muzeološkoj literaturi postoji danas ipak nešto podataka 
o kritičkoj valorizaciji audio-vizuelnih medija, pa i o novoj tehno
logiji čiji značajan dio čine. Nekritičko i euforično najavljivanje 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

207brzog preobražaja muzejske djelatnosti u novom tehnološkom kon
tekstu obrade, uskladištenja i cirkulisanja informacija učinilo je loše 
usluge tehnološkoj obnovi muzeja i usporilo promjene stavova koje 
iz toga proizilaze. Sada se vidi da je prevelik broj objektivnih razloga 
zbog kojih tehnološka revolucija u muzejima mora da se odvija 
krajnje postupno122. Naravno, znamo da ništa ne može da je odgodi 
i spriječi.

Većina autora iznosi probleme nerazumevanja, unutar radnog 
procesa muzeja, između naučnog i tehničkog kadra na jednoj stra
ni i kadra zaduženog za komunikaciju s posjetiocima i ostalima. 
Činjenica je, naime, da je najočiglednija potreba za audiovizuelnim 
pomagalima i metodima rada upravo u odeljenjima koja najviše 
osjećaju praktičnu stranu muzejskog poslanstva – primjenu muzeja 
u svakodnevnici i za potrebe referentne zajednice. Ipak, kako je već 
bilo riječi, tehnološka obnova počinje se ticati svih, tako da treba da 
se očekuje saradnja umjesto nerazumjevanja. Novim stavom o pri-
rodi muzejskog predmeta tj. o njegovom informacijskom karakteru, 
promjeniće se način obrade i uskladištenja podataka, a odatle izra
sta komunikacija. Svaka inovacija, ako tako nazovemo žustrije ras
prave oko audio-vizuelnih sredstava unatrag sedamdesetih i po
četka osamdesetih godina dvadesetog vijeka, prolazi kroz tri prepo
znatljive faze. Euforično prihvatanje čarobnog sredstva koje će 
rešiti sve probleme, potpuno osporavanje u ime tradicionalnih vri
jednosti, a protiv „novotarija“ i realna primjena kroz upoznavanje 
prirode sredstava, okolnosti, mogućnosti itd. Mi smo još uvijek, 
govoreći u globalu, što nije lako obzirom na neujednačenosti svijeta, 
pri kraju druge faze, dakle, faze potpunog osporavanja. 

Stavovi

Literatura je izdašnija primjerima osporavanja nego zagovaranja. 
Neki autori su naročito borbeni u svojim istupima123, a to pruža 
izuzetnu mogućnost analize trenutnog stanja muzeja, posebno pre
ma izazovima tehnološke revolucije. Uglavnom su to slijedeći sta
vovi:

– edukativna uloga muzeja je nametnuta



208

TOMISLAV ŠOLA

–  potrebno je izvršiti protivnapad nakon inaugurisanja tema 
o  koncept-izložbama i audiovizuelnim medijima („muzeji će otići 
dođavola u psihodeličnom haosu“)124

– objekti su primarni medij
– zahtev za primjerenošću je nepotrebno nametnut muzejima
– muzej je gotovo isključivo mjesto za predmete; „Muzej je mu

zej, što je pre svega i nakon svega i uvijek zbirka predmeta“125

– „Koliko treba muzej predmeta da kazuje izvan inherentne po
ruke predmeta koje sadrži?“ itd.

Kad tradicionalno obaviješten um posumnja u ispravnost i  svr
sishodnost muzejske poruke kojoj nedostaje potrebni kontekst, 
dakle cjelovitost, apologija postoji makar bila i groteskna u svojoj 
protivriječnosti: „Muzej je na kraju svega – muzej...’’. Naravno, 
može se dogoditi da nema prostora da se pokaže svaki primjerak, 
ali se mogu izložiti dva ili tri prvoklasna originala, a ostalo mogu 
biti modeli u umanjenom obliku. Nisu nam potrebni filmovi kanua 
na uzburkanoj vodi ili čak zvukovi brzaka. A ne treba ni da poka
zujemo načine upotrebe kanua126“. Prilježnost tradicionalom na
činu mišljenja nije izvan konteskta uobičajenog muzeja, ali je 
ipak zanimljivo čuti objašnjenje za izlaganje umanjenih modela: 
„Trodimenzionalne reprodukcije mogu da prenose ekskluzivno mu
zejsku poruku. Dijapozitiv ne može. Film ne može. To nisu eks
kluzivno muzejski mediji. Punjena ptica jeste. (...) U muzeju pu
njena ptica (vrijednošću) nadmašuje dijaprojekciju. Mora. To je 
ekskluzivno muzejski medij127“. Cilj ovog teksta nije polemički 
ton, ali činjenica je da je polemisanja s tako ekstremnim stavovima 
(osporavanja novih medija) u muzejskoj praksi bilo premalo. 
Reakcija na spomenuta razmišljanja je doduše bilo128, ali takva 
zastranjenja zasluživala su direktan odgovor, stav protiv stava.

Bojažljivost i nesigurnost pred novim, pred tehnologijom, po
gotovo su zapravo i logične i normalne reakcije. Ako ih ima u mu
zejima, ima ih takođe i u arhivima i bibliotekama129. I sam film 
i  televizija, da ne idemo dalje u prošlost, dakle mediji koji su ne
sumnjiv dio savremene kulture, bili su potpuno osporavani. Ono što 
brine u slučaju muzeja je osjećaj i uverenje da tehnološka obnova 
u muzejima kasni i da dovodi te neobično važne institucije u egzi
stencijalnu opasnost. I ovaj rad je nastojao da kontekstualizuje pro
blem tehnološke obnove u problematiku nužne duhovne obnove mu-



PREMA TOTALNOM MUZEJU

209zeja, jednog opšteg preispitivanja poslanstva muzeja i nove definicije 
ciljeva.

Mnogi muzejski stručnjaci, baš kao i predavači na školama, 
smatraju upotrebu audio-vizuelnih sredstava „ispod časti“ svoje 
profesije130, stoga se odlučuju na rješenje (i propagiraju ga) koje 
„ističe legitimnost, vrijednost i jedinstvenost ljudskog kontakta 
u obrazovnom i komunikacionom procesu“131. Audio-vizuelni medi
ji, ispravno shvaćeno, ne ukidaju humanu dimenziju komunikacije, 
oni joj dodaju vidljivost i, ako je moguće, ističu je. To je korjenita 
razlika. Naravno da je Pitagora mogao da podučava nekolicinu svo
jih (nadarenih) učenika razgovorom, crtajući geometrijske liko
ve štapom na pijesku. Bilo ih je svega nekoliko i s motivacijom za 
učenje kakvu može poželjeti svaki profesor. Današnji koncept 
obrazovanja ima premalo Pitagora po broju učenika, a ni učenici 
(u tom broju) nisu ono što su bili Pitagorini. Uostalom, i na sreću, 
sve je različito, pa bi bilo i više no čudno da je način obrazovanja 
isti. Zašto su u tradicionalnom predavanju znanja, na primjer, 
dozvoljeni grafikoni, geografske karte i fotografije u knjigama, a nisu 
audio‑vizuelna sredstva, stvarno je teško opravdati logikom. Ako je 
do muzeja ili do škole, mediji su i knjiga i legenda i, naposlijetku, 
sami muzejski predmeti. U tehnološkoj fenomenologiji ne postoji 
razlika između školske table i grafoskopa na kojem nastavnik takođe 
može da piše, ili čak dijaprojekcije... Isto tako nema fenomenološke 
razlike između umanjenih modela i neke audio-vizuelne prezentacije 
zajedničkih „originala“. Razlike na kojima insistira novi pristup 
su u kvalitetu i efikasnosti. Kako, dakle, u stavovima postoji samo 
minimum logike koja bi opravdala odbijanje tehnoloških inovacija, 
riječ je o preživljenim načinima razmišljanja koja pripadaju logici 
drugog vremena u kojem su važili i drugačiji odnosi. Iznoseći 
primjere nekih švajcarskih eksperimenata školske nastave audio‑vi
zuelnim sredstvima, autor koji se mnogo bavio efektima nove teh
nologije kaže, da se „rađa jedan novi jezik koji će možda iznenaditi 
zbunjujućom ozbiljnošću – širokom razumljivošću“. „Taj veliki strah, 
kaže dalje,pred audio-vizuelnim sredstvima, očigledno proizvode 
naše stare školske institucije, ti poslednji bedemi mita o srećnom 
i nevinom djetinjstvu, željnom učenja“132. U muzejima je ugrožen 
mit o savršeno obavještenoj i koncentrisanoj publici i mit o svemoći 
trodimenzionalnih originala.



210

TOMISLAV ŠOLA

Obrazovno odjeljenje muzeja je najčešći pokretač inicijative ili 
bar razmišljanja o audio-vizuelnim sredstvima, ali je vrlo ambi
valentnog stava u primjeni tih sredstava. Ako je osnovni napor unu
tar te aktivnosti utrošen da bi se odjeljenje uopšte uspostavilo, da bi 
uopšte postojalo, ostaje malo ili ni malo prostora za preduzimljivost 
u audio-vizuelnoj komunikaciji. Biće svakako govora o tome da do
bra volja ne rješava mnogo, a i siromaštvo je poguban porok. Vre
menski i idejno, zbog svođenja ambicija na bazične poslove, ono 
onemogućuje budućnost. Kad je riječ o stavovima, o činjenici da 
najznačajnije odlučuju o sudbini muzejske djelatnosti, treba reći da 
je Evropa konzervativnija od Sjeverne Amerike, bar utoliko što je 
veći broj visokih službenika koji o problematici nove komunikacione 
tehnologije govore s nipodaštavanjem. Istup jednog od direktora 
RAI na savetovanju Evropskog savjeta koje je određivalo kulturnu 
politiku kroz mogućnosti audio-vizuelne tehnologije, školski je 
primjer otpora koji se nameće autoritetom pozicije i ustanove133. 
Prema tom mišljenju, pseudonaučnom i naizgled obavještenom, 
nakon buma audio-vizuelne tehnologije, primjena će se svesti na 
neke ograničene, vrlo specijalizovane programe. Uostalom, niti 
ICOM, pokrećući, sedamdesetih godina dvadesetog vijeka, raspravu 
nije pridoneo stvaralačkoj viziji i perspektivama audio-vizuelne 
tehnologije u muzejskoj djelatnosti. „Biće apsurdno i stoga potpuno 
beskorisno buniti se protiv rastućeg prestiža vizuelnosti i njegovih 
beskrajnih snaga. Jedini realističan stav jeste da se prihvate sredstva 
koja publika voli i, prolazeći od čulne nezasitosti naše epohe, razviti 
duhovne i afektivne vrijednosti koje, izgleda, ugrožava služeći se 
kinematografskim tehnikama“134. S takvom „reklamom“ najlakše 
se stvara otpor, a ako dolazi od svjetskog stručnog udruženja ima 
više nego značajnu težinu. Svi koji su u muzejima vodili akciju za 
novu tehnologiju rada znaju da je dugoročno najefikasniji način 
opstrukcije omogućiti i ohrabriti oblike neprimjerenog i preteranog 
angažmana ili, pak, dopustiti akcije bez nužne podrške i konteksta. 
Tako je u Americi, na primjer, nova audio-vizuelna tehnologija 
stekla kapital negativnih konotacija kroz nekritičku i pretjeranu 
upotrebu, naročito 60-ih godina. Siromašnija Evropa, a da ne go
vorimo o ostatku svijeta, nije mogla sebi da omogući te greške.

U velikoj većini zemalja svijeta ne postoji nikakva mogućnost 
za obrazovanje muzejskih radnika. Sve do nedavno, govoreći 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

211u  svjetskim razmjerama, prirodna, civilizacijska i kulturna baština 
ove planete, svekoliko kolektivno iskustvo i kolektivna memorija, 
kako ih čuvaju muzeji, bila je u rukama ljudi koji su u muzeje 
dospjeli ili linijom slučaja i negativne selekcije ili linijom prestiža 
profesije i entuzijazmom. Ukratko, metodiku i pozitivna iskustva 
profesije kojoj je u većini zakonodavstava svijeta priznat status od 
posebnog društvenog interesa, trebalo je učiti usmenom predajom. 
Apsurd ne može imati za posljedicu ništa drugo nego apsurde. Govo
reći u globalu i na osnovu slobodne procjene, vjerovatno je istina da 
je malo profesija koje su, valjda zbog prirode posla, tako paseistički 
i tradicionalno orijentisane. Ako je tačno tek da ima mjesta upozo
renjima, treba znati da muzejska profesija nije bilo koja profesija. 
Kolektivna memorija i iskustvo, smisao su dosadašnjeg zrijenja 
čovjekove vrste, a kolektivni ego i identitet kojeg uspostavljaju 
muzeji, jedna od garancija preživljavanja čovjekove vrste. Da bismo, 
dakle, imali dobre muzeje moramo najpre imati dobar kadar. Samo 
savremeno obrazovan kadar muzeja može donositi meritorne i efi
kasne odluke o sudbini svoje djelatnosti i djeliću svijeta u njoj. 
Dakle, stavovi u glavama muzejskih radnika u direktnoj su i pro
porcionalnoj vezi s postojanjem i kvalitetom stručnog obrazovanja.

Finansije

Treba se složiti s oštroumnom primjedbom autora da nedostatak 
sredstava nije stvarni uzrok sporog napredovanja novih medija 
u praksi muzeja, nego je tek posljedica i simptom dubljih razloga, 
od kojih ističe „negativni stav među onima koji donose finansijske 
odluke“135. Istina je, takođe, da i škole i muzeji koji su najpozvaniji 
da upotrebe audiovizuelnu tehnologiju lakše investiraju u bilo 
šta drugo. Stavovi, o kojima je bilo riječi, kao posljedica negativne 
selekcije kadrova i nikakve ili nedovoljne prilike za profesionalno 
obrazovanje, te slaba teorijska podloga tehnologije, razlog su da su 
traženja za finansiranje takođe slabo obrazložena i argumentovana 
i tim više neuspješna.

Činjenica jeste da nova komunikaciona oprema jedino troši 
novac: njena vrijednost vremenom pada. Govoreći tržišnim jezi
kom, kako je muzej osnovan ipak najviše na fenomenu vlasništva 
nad dobrima i vrijednostima, prednost u finansiranju imaće uvijek, 



212

TOMISLAV ŠOLA

kako uostalom i navode neki autori136, one investicije kojima vri
jednost raste, na primjer zbirka, zgrada itd. Informacijska vrijed
nost u potencijalu fonda informacija i aparatu, kao novi oblik 
bogatstva muzeja, nije još afirmativna veličina. Ipak i investicija 
u trošenje dobija svoju vrijednost kako muzeji svoje deklarativno 
opredjeljenje za publiku zamjenjuju angažmanom u kojem je bitna 
jedino uspješna i plodonosna komunikacija. Broj primjera već ohra
bruje137.

Tužna je činjenica da je gotovo uvredljivo govoriti o finansiranju 
audio-vizuelnih medija u većem djelu svijeta, gdje je teško afirmisati 
i potrebu postojanja muzeja, iako i ovim problemom vlada paradoks. 
Jer, novi su mediji svojevrsna prečica, govoreći o komunikacionim 
i o informacionim vrijednostima, nešto što siromašnima može da 
omogući duhovno bogatstvo bez fatalne obaveze na pokriće u ba
snoslovnim vrijednostima uskladištenih predmeta. Ali, zbog svoje 
finansijske vrijednosti i činjenice da su plauzibilni jedino uz stručnu 
radnu snagu, servise, mrežu korisnika itd, audio-vizuelni mediji 
su i dalje povlastica bogatih i još jedan način njihovog utjecaja na 
siromašne. Umjesto afirmacije svoje inherentne demokratizacione 
prirode, u globalnim odnosima identiteta, audio-vizuelni mediji 
postali su jedno od efikasnih sredstava duhovnog kolonijalizma 
i podvlašćivanja identiteta.

Ohrabrujuća je okolnost da cijena same opreme u nabavci sve 
više opada, upravo proporcionalno s količinom elektronike u uređa
jima. Međutim, kako problemi ne nestaju, nego samo menjaju obli
ke i postaju sofisticiraniji, novi je izvor frustracija tzv. softver, dakle 
programski dio. Njega, naravno, čine ekipe stručnjaka. Tako se teh
nološka zavisnost, umjesto u smislu hardvera, koji ipak postaje sve 
dostupniji, premješta s većom težinom na područje softvera. Dok je 
prva zavisnost u osnovi ekonomske prirode, druga vrsta zavisnosti 
ima i fatalnu mogućnost duhovne i kulturne podređenosti. Gledavši 
svakodnevnicu s tim argumentima na umu prestaje biti svejedno od 
koga se šta i koliko (najrazličitijih) programa preuzima. Nekadašnje 
ekspanzionističke aspiracije ostvaruju se danas tihim bitkama infor
macionog rata, politička i ekonomska ekspanzija najavljuju se kul
turnom ekspanzijom.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

213Proizvodi
U praktičnom iskustvu, najviše smeta visoka stopa kvarova 

opreme što povećava troškove, utiče na motivaciju u nabavljanju 
i predstavlja vrlo neprijatno iskustvo i za muzej i za posjetioca. 
Jednom kad je program povjeren mehaničkom sredstvu, izvedba 
je u potpunosti zavisna od njegovog funkcionisanja. Dobrom 
organizacijom održavanja, spremnošću na zamene čitavih sklopova 
u slučaju kvara, problem kvarova se može svesti na vrlo prihvatljiv 
nivo. Savjetuje se upotreba najboljih materijala i jednostavnost si
stema jer „održavanje ne bi trebalo da oduzima suviše vremena, 
inače oprema postaje nepraktična i neekonomična za rad“138. Ne
potrebno je gotovo i reći da količina kvarova takođe zavisi i od 
stručnosti rukovanja. Posebno je važno reći da je uglavnom riječ 
o kvarovima na mehaničkim djelovima, a broj takvih djelova sve 
više opada. Mehanika je anahronistički dio audio-vizuelne opre
me i upravo njena najslabija tačka. Stoga je izvjesna zluradost 
protivnika nove tehnologije spremna da na svaki način omalovaži 
njene dobre strane139. Ako upuštanje u audio-vizuelnu tehnologiju 
nije motivisano željom da se, nakon neuspeha, vratimo dobrim sta
rim vrijednostima, svako bi morao znati da je ta tehnologija još 
uvijek fragilna i skupa, ako joj se ne omogući optimalan rad. Zbog 
toga se i događa blaga konsternacija i publike i muzejskih radnika 
u slučajevima opterećenja i grešaka ili, kako se kaže u jednom ma
terijalu, „audio-vizuelno sredstvo koje ne funkcioniše je uvreda za 
posjetioca“140. Naravno, niko od oponenata novoj tehnologiji ne 
spominje da je prvi razlog kvarova opreme nestručnost i, često, 
vandalizam publike u rukovanju tim sredstvima.

Krajem sedamdesetih godina dvadesetog vijeka nastupio je 
izvjestan zamor među proizvođačima opreme. Posebno se to vidjelo 
na međunarodnim manifestacijama. U jednom komentaru s Di-
dakte u Briselu stoji: „Doba snova je izgleda prošlo“141. Činilo se da 
snovi pripadaju vremenu pre ekonomske krize, a da je spuštanje 
na zemlju „osveta ozbiljnih, ‘ziheraša’, klasičnog investiranja nad 
perspektivnim investiranjem’’142.

Na svakoj od manifestacija koje su načinili proizvođači, najveći 
problem je bio u njihovoj prepuštenosti sopstvenoj domišljatosti. 
Ispravno shvaćeno, ta je domišljatost, iako katkad bizarna, trebalo 
samo da pokaže zainteresovanima da oni mogu da izvrše svoj 



214

TOMISLAV ŠOLA

zadatak. Problem je bio (i ostao) da je malo traženja. Razlog je 
u neorganizovanosti potrošača, ali i njihovoj zbunjenosti i nekom
petenciji. Djelom to nije ni čudo zna li se kakvim brzim tempom, 
upravo zamornim, tehnologija mijenja svoje mogućnosti i zahtjeva 
nova prilagođavanja. U osnovi je moguće reći da su mašine sprem
ne, ali ljudi nisu.

„Ako se čini da je audio-vizuelna revolucija na putu, njeno na
predovanje je jednako nesigurno kao i stvaranje postindustrijske 
Evrope u aktuelnom kontekstu kritične konkurencije. Štaviše, za 
nove audio-vizuelne sisteme tržište će biti zajedničko ili ga neće 
biti“143. Izjava dolazi iz vrlo upućenog izvora i poznavanja same 
prirode audio-vizuelne tehnologije. Nije, naime, riječ samo o tržištu, 
nego i o drugim oblicima zajedništva: standardizaciji, zajedničkim 
istraživačkim projektima, itd. Za sada se još uvijek može govoriti 
o komercijalnoj bitci za prestiž „bez milosti“144. Ono što nas ovdje 
više interesuje od konkretnih akcija za dogovaranje konkurenata 
radi standardizacije i kompatibilnosti sistema, jeste činjenica da se 
audio-vizuelna tehnologija realizuje jedino u sistemu velikih bro
jeva, ili govoreći ekonomsko-politički, u transnacionalnim razmje
rama. Ta crta karaktera savremene tehnologije komuniciranja može 
u realizaciji biti i demokratska, ali i autoritarna. I još nešto, ona ima 
tendenciju transkulturnog djelovanja, a to takođe može biti dobro 
i vrlo loše.

Organizacija

Audio-vizuelni mediji su vrlo skorašnji ili potpuno nov dodatak 
jednom tradicionalno definisanom organizacionom sklopu kakav 
je muzej. U simboličkoj upotrebi koja završava na jednoj ili dvije 
prezentacije dijapozitiva, problemi organizacije su priprosti i  lako 
rješivi. Naravno, već i najmanje finese i stalna instalacija audio‑vi
zuelnih medija u prezentaciji uzrokuje značajne probleme koje 
treba znati optimalno rješiti. Da je riječ samo o jednom stalnom 
punktu gdje se odvija projekcija dijapozitiva, broj stavki na koje 
je potrebno organizaciono odgovoriti je povelik: ko će izvršiti 
nabavku materijala, ko će izvršiti tehničku instalaciju, ko će biti 
autor programa, ko će vršiti nadzor i servisiranje, na koji način i ko 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

215će startovati program, na kojem mjestu i kako u prezentaciji treba 
instalirati audiovizuelnu jedinicu itd.

Treba, naravno, izbjeći da novi mediji obavljaju posao starih, 
kako je već bilo riječi, te da se upotrebljava isključivo kao dodatni 
materijal nakon što su glavne odluke u načinu prezentacije već 
donesene: „Umjesto organizacione strukture koja dozvoljava bogat, 
dinamičan odnos između forme i sadržaja, dobijamo linearni po
stupni proces koji stručnjacima za medije jedino dozvoljava da 
ilustruju zamisli i ideje koje su već zamislili drugi. Termin ‘vizuelna 
sredstva’ savršeno otkriva tu sporednu ulogu’’145.

Ako postoji neorganizovanost u nastupu proizvođača, još je veća 
neorganizovanost korisnika koji su propustili priliku da utiču na 
proizvodnu politiku i mogućnosti hardvera. Organizacija u kori
šćenju korespondira neophodnoj organizaciji u plasmanu na tržište, 
odnosno, dogovaranju produkcije. Efikasnost, ekonomičnost i  sin
hronizacija postižu se jedinstvenim sistemom distribucije programa 
i standardizacijom programiranja. Slična organizaciona struktura 
postoji u Engleskoj146, a i u nekim drugim zemljama, kako je već 
spomenuto. U istom smislu je značajan trud koji ulaže ICOM, ali 
će nažalost do koncertisane svjetske akcije, koja bi ostvarila potre
bnu stručnu kontrolu i racionalizaciju, proteći još mnogo vremena. 
Na nacionalnim i regionalnim nivoima biće neophodno i  dalje 
nastojati organizovati rješavanje svih navedenih praktičnih pro
blema, ali i potrebne strategije djelatnosti kad je riječ o novoj tehno
logiji komuniciranja.

Teorija

Neriješen problem teorije pridonosi usporavanju primjene nove 
komunikacione tehnologije, odnosno, problem teorije audio‑vizu
elnih medija je „u stvari njeno odsustvo“147. Tek sredinom sedam
desetih godina dvadesetog vijeka intenzivno se razvijaju informa
cijske nauke, te raste i broj vrlo relevantnih teorijskih priloga, ali 
je deficit još izrazito velik u nekim djelatnostima gdje opšta teorija 
treba da ima svoju specifičnu problematiku. Muzejska djelatnost 
je izrazito u manjku sa kadrovima koji u tom smislu prednjače, 
jednako kao što je izrazit manjak i teorijskih radova o tome. Razlog 
više leži u nerazvijenosti i tradicionalnosti muzeologije koja, kakva 



216

TOMISLAV ŠOLA

je sada, nije u stanju da primi novu problematiku. Ono što nam je 
sad najneophodnije nije nova muzejska praksa, nego teorija koja bi 
imala mobilizatorsku sposobnost i koja bi novu praksu omogućila 
u obliku i količini koji su nam potrebni. Tako se dogodilo da teo
retičari medija nisu imali ni motivacije niti poznavanja prirode 
muzeja da pomognu muzejskoj djelatnosti da se suoči s tehnološkom 
revolucijom, a u samim muzejima, oni koji misle drugačije još 
uvijek su manjina kojoj treba pomoć. Zbog toga, osim u rijetkim 
navratima i bez potrebne širine i sistematičnosti, nije bilo potrebnog 
preispitivanja sadašnjice muzeja u suočenju s mogućnostima nove 
tehnologije komunciranja unutar informacijskih nauka. Istinski 
inovativni pristupi čak su i posve rijetki u svjetskim razmjerama.

Imajući navedene razloge na umu, ostaje da se spomene jedno 
važno područje nesporazuma: nasleđe humanističkih nauka toli
ko opterećuje muzeologiju i muzeje da se tehnološke teme odba
cuju kao strano tijelo i to na osnovu jedne, sad već genetske netr
peljivosti. Naravno, riječ je o stanju koje se mijenja, bar pod priti
skom potreba, a to je dio „tromosti“ kulture. Nedostatak te egzisten
cijalno važne veze između kulture i tehnologije, za razliku od ranijih 
razdoblja čovjekovog razvoja, i to u planetarnim razmjerama, stvo
rio je ove grandiozne probleme koje čovječanstvo s mukom rješava.

Muzeji, kao ogledalo svojih stvaralaca, samo su mogli ponoviti 
njihove greške, ali im pripada mnogo dostojanstvenija sudbina nego 
što je odbrana te fatalne podjeljenosti čovjeka na kulturno i  teh
nološko biće. Riječ je uvijek o jednom.

Greške u praksi

Audio-vizuelni program je vrlo senzibilna materija i vrlo neure
dan oblik izražavanja. U tradicionalnoj muzejskoj ekspoziciji mo
guće je dosadno i neinventivno poređati predmete, označiti ih i dati 
im minimum prostora i svjetla, pa da se posao smatra obavlje
nim. Za to postoje dva razloga. Prvo, već smo navikli na uobičajeni 
domet prezentacije, imamo na umu i objektivna ograničenja. 
Drugo, naučnost prezentacije je uvijek izazov nestručnjaku, od nje 
se kao i od muzeja očekuje da budu dosadni, kultura drugih je, 
sasvim logično, dosadna jer nije razumljiva. Promašaj audio‑vizu
elnog programa je ravan katastrofi: neprovjeren i bez tradicije, s 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

217negativnim konotacijama, a „novotarija“, nepoznat, zato i  nesim
patičan i neizvjestan, sa svim inherentnim greškama koje višestruko 
demantuju njegovu navodnu savršenost. Dakle, sa svim tim opte
rećenjima, audio-vizuelni program često skuplja negativne poene. 
Kako je vrlo podatan, prilagodljiv i beskrajno bogat u riječniku, 
audio-vizuelni jezik je u rukama nestručnjaka kao sportski automo
bil u rukama kočijaša.

Najveća greška u praksi novih medija je upuštanje u njihovu 
upotrebu bez dovoljno znanja, stručnosti, sredstava, pratećih, neop
hodnih mehanizama (servisi, rezervni dijelovi), razumjevanja nepo
sredne i šire okoline, nepoznavanja softvera i njegove produkcije, 
itd.

Mnogo autora se gotovo nadmeće u analizama upotrebne vrijed
nosti audio-vizuelne tehnologije i greškama koje se u praksi čine148, 
ali je malo onih koji su u stanju da nam daju dobar prikaz prirode 
tih medija i oblika njihove iskoristivosti u muzeju obzirom na 
prirodu njihovog jezika itd. Da li su, kako se danas svi autori slažu, 
audio-vizuelni mediji sredstva, ili ipak nešto više? Mogu li, i u kojim 
sve okolnostima, slika i zvuk zameniti trodimenzionalni objekat?

Uobičajena greška prakse je kupovanje opreme bez poznavanja 
odgovora i na najjednostavnija pitanja koja proizlaze iz analize 
problema, te sposobnosti tehnologije da pitanja proistekla iz analize 
rješava. U osnovi toga je nepoznavanje stvarne prirode muzejskog 
medija, prirode muzejskih objekata, i naravno, prirode audio-vizu
elnih medija i nove tehnologije uopšte. Svaki napor koji nastoji 
da probleme zaostajanja muzeja u tehnološkoj revoluciji razriješi 
na tim globalnim nivoima vredniji je od privida poznavanja pro
blema kojeg pokazuju analize prakse s tehničkim pojedinostima 
i riječnikom postindustrijskog, a razmišljanjem industrijskog doba. 
Uostalom, kako kaže jedan autor: „Mnogo je važnije uspostavljati 
razvoj softvera, nego raspolagati sofisticiranim izborom hardve
ra“149. Narod to kaže: „Bolje je znati, nego imati“. Prepuštena ne
stručnosti ili prepuštena tehnološkoj euforiji, av prezentacija u mu
zeju završava ili nesporazumom dosade ili u ispraznosti, u svakom 
slučaju u zabuni. Samo, za volju objektivne kritike treba imati na 
umu da je i jedna „korektna“ muzejska postavka promašaj ako je 
„ništa više od trodimenzionalnog udžbenika“150.



218

TOMISLAV ŠOLA

U nekim zemljama (Francuska, Holandija i drugdje) muzeji su se 
sami organizovali tako da muzejskim radnicima omogućuju ospo
sobljavanje za rad s novom medijskom tehnologijom. To je jedini 
ispravan put. Po neki put, danas sve više, i sami proizvođači opreme, 
zainteresovani za plasman, organizuju seminare i promociona 
predavanja. Kompanija „3M“ proizvela je 45-minutni didaktički film 
o tome šta treba, a šta ne sme da se radi u produkciji TV i videa. 
Broj sličnih programa u svijetu muzeja za koje ne znamo dovoljno 
je velik da bi samo organizacija pozajmice, otkupa i iznajmljivanja 
podmirila sadašnju nestašicu stručnih uputstava.

Prema ideji predmeta njegova se fizička pojavnost odnosi prema 
korisniku kao medij i oblik interpretacije. Sve što nije odsjaj u duhu 
je medij.

Očigledno je, dakle, da su razlozi sporog ulaska muzeja u sop
stveno vrijeme i višestruki i ozbiljni po tome što zahtjevaju temelj
ne promjene. Na početku svih promjena stoji formiranje nove mu
zeologije što će umanjiti broj grešaka i omogućiti ispravnu orijen
taciju muzeja, kao i obrazovanje kadrova, koji će na osnovu novih 
spoznaja moći kompetentno voditi muzeje. Tada će možda biti 
shvaćeno da je novo sredstvo koje (i) muzeji imaju u rukama, epo
halnog značenja. Slika nije samo medij kao govor ili pismo. Zami
slite da su nam senzori kojima poimamo okolni svijet svedeni na 
tekstualnu analizu bilo da je čujemo ili da je vidimo kao ispisan 
tekst! Za razliku od toga, slika je vid realnosti. Tehnologijom koja 
bilježi, pamti i prenosi sliku, slika postaje više od realnog, ona je, 
kao i mišljenje, realnosti nadređeni medij, nešto što se na kraju svog 
razvoja stapa s umjetnošću.

Reference
1  Museum News 56, No. 5 (Washington, May/June 1978).
2  Ibid.
3  Joseph Shannon, „The Icing is Good, But the Cake is Rotten“, Museum 

News 52, no. 5 (Washington, January/February 1974).
4  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message.
5  Klaus Schreiner, „Museology – These“ (Paper presented at the sympo-

sium of ICOFOM, London, 1983).
6  André Malraux, Tête d’obsidian (Paris), 157.
7  Ibid., 173.
8  Hudson, „Museums for the 1980’s“, 198.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

2199  Malraux, Tête d’obsidian, 157.
10  Caroline Leonetti Ahmanson, „China is a Living Museum“, Museum 

News 52, no. 4 (Washington, December 1973): 17–25.
11  Jursenar, Hadrijanovi memoari.
12  Ripley, The Sacred Grove, 98.
13  McLuhan, citirano po sećanju.
14  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message.
15  McLuhan, Understanding Media, 17.
16  Ibid.
17  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 2.
18  Musée, Film, Télévision (Paris: ICOM, 1972).
19  René Huyghe, Dialogue avec le visible (Paris: Flamarion, 1955), 5.
20  Georges Salles, Musées et Collections publiques de France 8 (Juillet/Sep-

tembre 1956): 138.
21  „Tehnologija sutrašnjice“, Pregled no. 217 (Beograd 1982): 40; razgovor s 

nekolicinom naučnika; prevod iz časopisa Deedalus.
22  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message, 114.
23  Musée, film, télévision, 13–14.
24  Bowles, „The Mariage of Museums and Technology“, 36.
25  Ibid., 35.
26  Orvell, „Još jedan pogled na Marshall McLuhana“.
27  Ibid., 28.
28  Shamberg, Guerilla Television.
29  Ron Chedister, „Museum Audio-visuals, or Play it Again Sam“. Mu-

seum News 50, no. 6 (Washington, February 1972): 32–35; Nora et Minc, 
L’informatisation de la société.

30  McLuhan, Understanding Media, 36.
31  Ibid., 26.
32  Ibid., 12.
33  Ibid., 7.
34  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message.
35  Orvell, „Još jedan pogled na Marshall McLuhana“, 26.
36  Michel Bedu, „Le livre du trimestre ‘d’oeil à oreille“, Media no. 2 (Paris, 

Juin 1978): 10.
37  Prema podacima iz časopisa Sonovision, Paris.
38  Ministère de la Culture, Direction des Musées de France, Bureau de 

l’Audiovisuel L’audiovisuel dans les musées, Paris, 1983.
39  Tenner, „Kompjuter i obrazovana osoba“, 41.
40  Albert B. Cherns, „Neka razmišljanja o mikroelektronici i njenom uti-

caju na društvo“, Pregled 217 (Beograd1982): 61; prevod iz časopisa Internatio-
nal Labour Review.

41  Iz razgovora vođenog 1984. godine sa Alexanderom von Saldernom, 
direktorom Muzeja dekorativnih umjetnosti u Hamburgu.

42  Već je 1978. za jedan dio zbirke Luvra funkcionisao kompjuterski sistem 
obrade i pretraživanja.



220

TOMISLAV ŠOLA

43  Museum Magic, 44.
44  Shamberg, Guerilla Television.
45  Enrico Fulchignoni, La Civilisation de l’Image, ou les Boîtes de Pandore, 

(Paris: Petite bibliotèque Payot, 1972), 243.
46  Servan-Schreiber, Le Pouvoir d’Informer, 338–339.
47  Shamberg, Guerilla Television, 7.
48  Bedu, „Le livre du Trimestre“, 1.
49  McLuhan, Understanding Media.
50  Shamberg, Guerilla Television, 7.
51  Dubos and Boulding, „The Future of Museums“.
52  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 1.
53  Musée, film, télévision.
54  M. L. Wilson, „Museum and Technical Assistance“, Museum 5, no. 4 

(Paris 1952): 213.
55  Od dve publikacije napravljene s namerom da pomognu muzejima 

(1978. Velika Britanija i 1983. Francuska) nijedna ne nadilazi nivo praktične 
informativnosti; nijedna od tih publikacija nema muzeološki kontekst i cilj.

56  Muhammad Ishtiaq Khan, „Audio-visual Techniques in Museums“ (pa-
per presented to the Regional Seminar on the Adaptation of Museums in Asia 
to the Needs of the Modern World, Tokio and Kyoto, March 22–27, 1976), 
UNESCO documents SHC.76/CONF.703/6; SHC.76/CONF.703/COL.7; Col-
lin, Claude. “L’Audiovisuel, vous connaissez?“, Sonovision 207 (Paris, Juillet/
Août 1978): 42–44; Elizabeth Frere and Robin Jones, „Like It Was with Like It 
Is“, Curator 13, no. 2 (New York, June 1970): 153–164; Reflections on Commu-
nications in Museums by some Scandinavians, (Stockholm: Nordiska Museet, 
Kungl. Boktryckeriet Pa Norstedt & Soner, 1974); Paul Haesaerts, „The op-
portunities and problems in making films about museums“, in Museums, Film 
and Television, Meeting of experts under the auspices of UNESCO, Brussels, 
July, 1958, itd.

57  James F Howard and Sylvia L. Marchant, „Electragraphics: at the Green-
ville County Museum of Art“, SEMC Notes no. 13 (1972): 19–24.

58  L’audiovisuel dans les musées, 7.
59  Televizija danas, Bit International 8/9 (Zagreb 1972): 192.
60  Ibid., 196–197.
61  Glusberg, Cool and Hot Museums.
62  Ginette Blery, „Les bases scientifiques de l’audiovisuel“, Sonovision no. 

213 (Paris, Février 1979): 20–22.
63  McLuhan, Understanding Media, 111.
64  Harrison, „Education in Museums“, 92.
65  Wittlin, The Museum: Its History, 185.
66  L’audiovisuel dans les musées.
67  Hudson, Museums for the 1980’s, 7.
68  Mary Elizabeth Osher, „Video overview 1975“/„Survol de la vide’o au 

1975“, ICOM Education no. 7 (Paris 1975/76): 38.
69  L’audiovisuel dans les musées, 9.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

22170  William T. Alderson and Shirley P. Low, Interpretation of Historic Sites 
(Nashville: American Association for State and Local History, 1976), 83.

71  Marten Lewis, „Stop, Look and Listen. Electronic Techniques for Inter-
pretation“, Proceedings of the annual conference of the Canadian Museums As-
sociation, St. John’s, 1974 (St. John’s: Canadian Museums Association, 1974), 6.

72  E. Vogelpoel, „Audio-visual Devices“, Kalori no. 31 (Melbourne, August 
1965): 29.

73  Robert M. Hume, „Progressive Innovation: The Director’s Viewpoint,“ 
Curator no. 12 (New York, February 1969).

74  Josef Beneš, „Audio-visual Media in Museums“, Museum 28, no. 2 (Par-
is 1976): 41.

75  Tomislav Šola, Koncept suvremene muzeologije, Informatika museolo-
gica 

76  Alexander, Museums in motion.
77  Musée, Film Télévision.
78  Thomas W. Stephen, „A New Museum Orientation Theater: An Experi-

ment in Interpreting Exhibits at the Rochester Museum and Science Center“, 
The Museologist no. 122 (March 1972): 19.

79  Thomas Radford, „From A to V: Audio-Visuals for Exhibits“, Museum 
News 52, no. 5 (Washington, January/February 1974): 37.

80  E/ITV News, 1975.
81  Radford, „From A to V“, 37.
82  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message, 94.
83  McLuhan, Understanding Media, 90.
84  Anri Bergson, francuski filozof.
85  McLuhan, Understanding Media, 79.
86  Ibid., 18.
87  L’audiovisuel dans les musées, 7.
88  Thurman, „More than Meets the Ear“, 13.
89  Museum Magic.
90  John B. Hightower, „Are Art Galleries Obsolete?“, Curator 12, no. 1 

(New York, February 1969)
91  Richard Hooper, „The Museum–Medium of Immediacy“, Niewsbulletin 

van de KNOB no. 1 (Amsterdam, January 1973): 1–7.
92  Richard Grove, „Museum and Media: A Status Report“, support paper 

for To Improve Learning: a report to the President and the Conggress of the Uni-
ted States by the Commision on the Instructional Tehnology, 1970.

93  Hooper, „The Museum–Medium of Immediacy“, 1–7.
94  Ibid.
95  Duncan F. Cameron ed., „Are Art Galleries Obsolete?“, proceedings of 

a seminar organized by the Art Gallery of Ontario and supported by a grant 
from the Province of Ontario Council for the Arts, Ontario, 1969 (Toronto: Pe-
ter Martin Associates Lim., 1969).

96  Ibid.



222

TOMISLAV ŠOLA

97  Philip Eden, „The Listening Post. A New Audio-guide Device)“, Muse-
ums Journal 78, no. 3 (London, December 1978): 119.

98  Khan, „Audio-Visual Techniques in Museums“, 1–2.
99  Ibid.
100  Danièle Giraudy et Henri Bouilhet, Le Musée et la vie (Paris: La Docu-

mentation Française, 1977).
101  Lewis, „Stop, Look, and Listen“, 10.
102  Instalacija i muzeografski program rađeni su prema savetima Žorža 

Anrija Rivijera.
103  Fulchignoni, La Civilisation de l’Image, 240.
104  Tomislav Šola, „Disneyland kao muzeološko iskustvo“, Informatica Mu-

seologica no. 3/4 (Zagreb, prosinac 1981).
105  Referat P. Ravena na Generalnoj konferenciji ICOM-a održanoj u Me-

ksiko Sitiju 1980. Proceedings of the 12th General Conference and 13th General 
Assembly of the International Council of Museums, Mexico City, 25 October-4 
November 1980: The World’s Heritage – the Museum’s Responsibilities. ed. by 
Alexandra Bochi and Sabine de Valence. Paris: ICOM, 1981.

106  Chedister, „Museum Audio-visuals, or Play it Again Sam“.
107  Basala, „Museums and Technological Utopianism“, 116.
108  Ibid.
109  Hooper, „The Museum–Medium of Immediacy“; William Fagaly; Gil-

bert Wright and Frederick Dockstater, „Thoughts on the Audio-visual Revolu-
tion“, Museum News 51, no. 5 (Washington, January 1973).

110  Nancy E. Miller and Christopher Crossman, „A Cure for Videophobia“, 
Museum News 55 no. 4 (Washington, March/April 1977), 39.

111  Ann Zelle, „The Artist via Videotape: conversations with Jacques Lip-
chitz“, Museum’s Annual no. 4 (1972), 27.

112  Komunikacije no. 27 (Beograd, Maj 1984).
113  Alexander, Museums in Motion.
114  McLuhan, Understanding Media, 10.
115  M. B. Alt, „Improving Audio-Visual Presentations“, Curator 22, no. 2 

(New York, June 1979): 85–95.
116  Musée, film, télévision
117  Museum Magic, 44.
118  M. F. Aubert, „Une cellule audiovisuelle a la Direction des Musées de 

France“, Musées et collections publique de France 124, no. 4 (1973): 196.
119  Mary Elizabeth Osher, „A Video overview, 1975. The Museum Educa-

tor’s Newthink; A Metamorphosis?“, 11.
120  Howard and Marchant, „Electragraphics,“ 21.
121  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 2.
122  Hooper, „The Museum-Medium of Immediacy“. Za potrebe ovih raz

matranja preuzeta je podela koju nudi Ričard Huper, kao najcelovitija i najpri-
lagodljivija potrebama savremene muzeologije.

123  Shannon, „The Icing is Good“. U svom protivljenju audiovizuelnoj rev-
oluciji u muzejima Šenon je vrlo sistematičan i uspeva da nabroji najpotpuniju 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

223listu negativnih stavova. Zbog toga nije potrebno spominjati neke druge auto
re koji razmatraju samo neke negativne aspekte.

124  Ibid., 29.
125  Ibid.
126  Ibid., 34.
127  Ibid.
128  N. B. Alt, „Improving Audio-Visual Presentations“: 85–95.
129  Culture et Communication no. 20 (Paris: La Documentation Française, 

Octobre 1979): 9.
130  Craig A. Gilborn, „Filmstrips and Slides“, Museum News 36, no. 2 

(Washington, October 1967): 26.
131  Lewis, „Stop, Look and Listen“.
132  Jean François Lacan, „La video a l’école“, Sonovision no. 191 (Février 

1977): 25.
133  L. Beretta Anguissolla, Audiovisual Assets: European Perspectives 

(Council of Europe, Committee for out-of-school education and cultural de-
velopment, 1972): 40.

134  Musée, film, télévision.
135  Hooper, „The Museum–Medium of Immediacy“, 3.
136  James and Marchant, „Electragraphics“, 23.
137  Rick Krepels, „To Tell a Story: Interpretation on a Nationwide Scale“, 

Museum News 48, no. 7 (Washington, March 1970): 42.
138  E. Vogelpoel, „Audio-visual Devices“, 32.
139  Basala, „Museums and Technological Utopianism“, 115.
140  L’audiovisuel dans les musées, 7.
141  Sonovision (Paris, Septembre 1978).
142  Ibid.
143  F. N. „Prospective audiovisuelle, l’an 2000 dans 5 ans?“, Sonovision no. 

217 (Paris, Juin 1979): 38–43.
144  J. F. Lacan, „Video-cassette; La deuxieme vague atteint la France“, Sono-

vision no. 204 (Paris, Avril 1978): 30–31.
145  Hooper, „The Museum–Medium of Immediacy“, 3. Autor zove audio-

vizuelna sredstva i „kozmetikom obrazovnih činjenica“.
146  Colin V. Dawes, „Audio-visual Displays for Small Museums“, Museums 

Journal 78, no. 2 (London, September 1978): 62.
147  Hooper, „The Museum–Medium of Immediacy“, 3.
148  Vidi u literaturi: E. Fulchignoni, 1972, William Fagaly 1973, William T. 

Alderson and Shirley P. Low 1976, Josef Beneš1976, George Basala 1974, Mi-
chael B. Quinion 1976, Claude Collin 1978, Renée Marcousé 1949, itd.

149  David A. Ross, „Search for Tomorrow“, Museum News 52, no. 5 (Wash-
ington, January/February 1974): 57.

150  U jednom broju časopisa Curator to izjavljuje značajni muzeolog 
Dankan Kameron za tradicionalne naučne muzeje.





PREMA BUDUĆNOSTI 
MUZEJA





PREMA TOTALNOM MUZEJU

227UMJESTO ZAKLJUČKA

Dobri poznavaoci muzeološke literature znaju da se od početka 
sedamdesetih godina dvadesetog vijeka na razne načine vode ra
sprave kojima je zajednički imenilac – kriza muzeja. Postoje, naime, 
oni koji u svemu što je muzejska praksa i muzeologija nalaze argu
mente za krizu i oni što u svemu vide argumente za suprotne tvr
dnje. Istina je da upravo sedamdesetih godina počinje bum muzeja 
kakav ni njihovi najvatreniji zagovornici nisu predviđali. Paralelno 
ili prethodeći, broj posjetilaca je porastao do neverovatnih cifara. 
U maloj Holandiji u jednoj deceniji je učetvorostručen, dakle, 
oko 40 miliona godišnje. Novi muzeji u svijetu otvaraju se gotovo 
svakodnevno: za neke zemlje znamo i koliko njih nedjeljno.

Šta je, dakle, posrijedi? Ipak – kriza. Bum sakriva svoje pravo 
lice: fenomen muzeja se afirmiše u svojim tradicionalnim oblicima 
i njima nastoji da odgovori na nove pokrete. Pogrešno, a vjerovatno 
i kratkotrajnog efekta. Nezadovoljene potrebe već sada rađaju fru
stracije.

Stanje krize samo je spoljašnja slika promjena koje se događaju. 
Ono što ima da se dogodi, moguće je samo odgađati, ono što dana
šnjica ne ispunjava, sutrašnjica će morati. Ne ispune li potrebe oni 
koji su „zaduženi“ da ih ispune, ispuniće ih neko drugi. Klasični 
američki biznis vodio se u svojoj ekspanziji geslom: pronađi potre-
bu i ispuni je. Muzeji će morati da učine sličan gest vitalnosti na 
svom području duhovnog života čovjeka. U stvari, oni to već čine. 
U svakoj sadašnjici je i njena budućnost. Potrebno je imati izvjesnu 
sublimaciju istorijskog iskustva i logički zaključivati na osnovu 
viđenog.

Muzeji su sve češće suočeni sa zbunjujućim pitanjem: kakva će 
biti budućnost te institucije? Jednom smještenima u klasicističke 
hramove bila im je namijenjena vječnost kakvu su i sami tražili za 
svoje zbirke. A upravo su muzeji morali znati da je jedino promjena 
vječna. Prije ili kasnije to će morati da nauče, prije ili kasnije po
staće hramovi Mudrosti jer se jedino ona može nadmetati s Pro-



228

TOMISLAV ŠOLA

mjenom. Za muzeje je prošlo doba fenomenološkog sazrijevanja. 
Tradicionalni, građanski, kartezijanski, prestižni muzej industrijskog 
doba – muzej drugog talasa, samo je preživjela prošlost. U dobu 
adolescencije, muzej kao fenomen, a ne samo kao institucija, treba 
da preuzme odgovornosti koje proizilaze iz njegovog poslanstva. 
Pitanje o budućnosti, sve češće postavljano u muzejima, toliko 
često da postoji već apatija prema njemu, istinski je znak dubokih 
promjena i prerastanja muzejske ustanove u kvalitet trećeg talasa. 
Sticajem okolnosti muzeji su među posljednjim institucijama koje 
se suočavaju sa svijetom koji proživljava dramatične promjene, tako 
da ima malo razloga za podozrivost prema prognozama. Uostalom, 
kako je već i argumentovano, praksa je preduhitrila i teoriju i puku 
domišljatost. Ostaje ipak dosta spekulativnog prostora u kojem će 
biti potrebno da se projektuju glavni oslonci u novim dilemama, 
pred novim mogućnostima. U tom naporu nije najveća stavka re
definicija muzeja i redefinicija muzeologije. Najveći je problem, 
u  bilo kojem kontekstu, čovjek, dakle kustos muzeja, ili preciznije 
njegov način, treba li naglasiti, stručnog mišljenja.

Ipak, ključna riječ budućnosti muzeja je – tehnologija. Ne treba 
zaboraviti da nikako nije riječ o nasilju nad tradicionalno huma
nističkim muzejima, nego o ponovnom otkriću, ili još bolje, o afir
maciji postojećeg ali zanemarenog. „Muzej sam po sebi je sred
stvo komunikacije“, kaže jedan autor1, a Enciklopedija Britanika 
tvrdi da je muzej audio-vizuelni medij. Ako je na jednoj strani ba
ština, a na drugoj muzej kao način, mehanizam, dogovor da se ta 
baština okupi, čuva i komunicira, onda je očigledno riječ o proce
siranju baštine muzejem kao tehnologijom tog procesa. Stoga i sve 
što od tehnologije biva za iste zadatke ponuđeno muzeju ima i legi
timitet, tehnologija nije ni novost niti nasilje nad muzejskom usta
novom. Novom tehnologijom, dakle, nije ugrožena institucija mu
zeja u svom opstanku, nego muzeološki neobrazovan i negativno 
selekcionisan muzejski kadar. Surovi kibernetički princip zagri
ženim apstinentima suprotstavlja nekritičke zagovornike tehno
logije, a rezultat je poguban za muzeje i muzeologiju. Jer kako kaže 
Tofler „(...) ono što se događa nije samo tehnološka revolucija, nego 
dolazak čitave nove civilizacije u najpotpunijem smislu riječi“2.

Jedna od stvarnih opasnosti revolucije jeste da jedna a prio-
ri progresivna tehnologija, kao što je magnetofonska kaseta može 
da posluži uspostavljanju, u osnovi, jedne „retro“ revolucije, kao 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

229što je to urađeno u Iranu. Ako je pak riječ o apsurdu rata, oči
gledno je da je nemoguće primjeniti u tim okolnostima domišlja
tost koju pokazujemo držeći opisanu tehnologiju dalje od djece 
i  neodgovornih. Nova tehnologija daje veće mogućnosti manipu
lacije istovremeno kad i veću preciznost u istinitoj komunikaciji 
i slobodniji pristup do izvora informacija. Nova tehnologija omogu
ćava tiransku dominaciju nad duhom, ali i gotovo utopijsku decen
tralizaciju moći. Isto je i u muzejima: pogrešno upotrebljavana, gre
ške će učiniti većima, a ispravno shvaćena i upotrebljavana, afir
misaće muzejsko poslanstvo u takvim razmerama da postaje realno 
govoriti o ostvarenju Imaginarnog muzeja. Ako su, dakle odgovori 
sadržajem i preporukama drugačiji danas nego juče, pitanja su, 
bar u osnovi, ista. Muzeologija i direktna praksa moraće da unose 
neprestane izmjene: „neizvjesne ciljeve nije moguće precizno ga
đati“3. Konsenzus svjetske muzejske organizacije ima osobine 
i opterećenja političkog kompromisa, a rezultat je da svjetska mu
zejska organizacija ne prednjači u novim shvatanjima. Na Deve-
toj konferenciji ICOM-a u Grenoblu, 1971, bila je tema posvećena 
novim mogućnostima muzeja u novoj tehnologiji. Od tada je malo 
postignuto na tom temeljno važnom području. ICOM je postavljao 
važna pitanja i davao važne odgovore u međuvremenu, ali funda
mentalna pitanja su ostala neriješena, ako se na tom nivou i s tim 
opterećenjima uopšte daju riješiti.

Za plan rada ICOFOM-a (Međunarodni komitet ICOM-a za 
muzeologiju) 1980. godine u Meksiko Sitiju predložena je tema 
„odnos muzeja i ideologija“. Razumljivo, nije prihvaćena. Ipak, osta
je za razmišljanje da li je moguće govoriti o muzejima istim jezi
kom, a s drugih klasnih, ideoloških, kulturoloških, rasnih i ostalih 
uslovljenosti? Tradicionalna muzeologija to nije bila u stanju, a nova 
će se morati odreći iskušenja taksativnosti i normiranja počevši od 
samih definicija. Ako je u osnovi muzejske teme baština, a  jeste, 
fundamentalno pitanje nije kako napraviti muzej, nego šta je ba
ština, ko koga naslijeđuje i zašto. Da li muzej treba da izgleda isto 
u Zimbabveu i u Čehoslovačkoj? Kakav je muzej potreban u Kini? 
Da li Jordanu zaista treba muzej moderne umjetnosti?4 U kojoj 
mjeri fundamentalistički Iran ima ispravan odnos prema baštini?5 
Treba li Ujedinjenim Arapskim Emiratima kolekcija pokućstva Luja 
XV u muzeju? Muzejska institucija pokazuje začuđujući stupanj 
fenomenološke kompaktnosti u svijetu i to stoga što su svijetu na



230

TOMISLAV ŠOLA

metnuti kanoni internacionalne kulture. Jedna potpuna analiza mu
zeja u svijetu otkrila bi vrlo jasno vrijednosni sistem konkretne 
sredine i omogućila zaključke najčešće fundamentalno različite od 
proklamovanih, službenih, možda čak i pretpostavljenih. I feno
menološki i sadržajem, većina muzeja u svijetu su ili aristokratske 
ili prestižne građanske institucije, naročito se to tiče umjetničkih 
i  kulturno-istorijskih muzeja. Danas se pak, jedva igdje društveno 
politički sistem deklariše nezainteresovanim za najšire ciljeve i nji
hovu sudbinu. Demokratski tokovi i jesu naša stvarnost, ali postoji 
tragična nesrazmjera između svijeta i njegovih muzeja. Svako ima 
pravo i obavezu da se pita čiji smo baštinici, čiji baštinici želimo da 
budemo, šta je ono što želimo da sačuvamo i kome. Od odgovora 
na takva pitanja zavisi konačno i sudbina rasprave o tehnologiji. Bar 
što se tiče trenutnih stavova i želja.

Središnja ideja muzejske službe je da se sačuva i otme od prolaz
nosti i zakonitosti trajanja. Paradoksalno je, uprkos upotrebljenoj 
tehnologiji, da se radi takođe o svojevrsnoj privremenosti. Većina 
danas uskladištenih predmeta u muzejima ne može računati s  tra
janjima od milenijuma, a milenijum je tek sitan delić vječnosti. 
Uzevši u obzir metode zaštite i restaurisanja, moguće je bar teo
retsko trajanje, ali takav broj intervencija neuporediv je s  tradi
cionalnim poimanjem originala. Odreknemo li se pak takvog po
imanja muzejskog predmeta, otvaraju se širom vrata u drugačiji 
način razmišljanja. Možda će nešto uvijek trebati čuvati u ma kako 
strogoj selekciji, a problem prostora tištiće nas upravo sudbinski. 
U nepunih vek-dva, muzeji zapadnoevropske kulture napunjeni su 
do vrha, u svojim novim i starim zgradama. Šta ćemo dalje? Ho
ćemo li se moći riješiti romantičarskog fetišizma i fiksacije na tzv. 
originalni predmet kad bude moguća potpuna analiza i  savršena 
re-kreacija? Već danas raspolažemo gotovo fantastičnim moguć
nostima kopiranja i reprodukovanja nakon što original „živi“ jedino 
u podacima. Ne treba zaboraviti ni fantazmagorične mogućnosti 
bioinženjeringa koji će se, hteli to muzeji ili ne, ticati muzeja. Mit 
originala trebalo je da padne kad je postalo moguće stvoriti iden
tičnu jedinku najjedinstvenijeg identiteta na našoj planeti – čovjeka. 
Kloniranjem ćelije već je danas tehnički moguće „prevariti“ smrt. 
Sutra će biti moguće „oživeti“ ćelije davno umrlih ljudi i životinja 
kao što je danas moguće veštački izdvojiti i čuvati ćelije postojećih. 
Nije li idila muzejskih predmeta koji tako otvoreno slave prošlost 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

231tek bijeg pred velikim odlukama koje će neko morati da donese? Ko 
će smoći snage za tako velike rizike i opasnosti?

Istančana osjetljivost za neposredan kontakt s okolinom i sama 
je arbitrarnog karaktera, jer života bez tehnologije nema. Ipak, 
predložak se uvijek ponavlja, svaki put na sofisticiranijem nivou. 
U novije vrijeme sa sve više razloga preispitujemo ispravnost tak
vih dilema. Da li upošljavanje tehnologije podrazumjeva nužno 
i artificijelne rezultate? Nije li zapravo artificijelno samo ono što je 
neosnovano, izvan konteksta, izvan odnosa prema drugim stvarima 
i fenomenima, što ne pogađa probleme u njihovoj suštini? Ako je 
tako, opipljivost, materijalnost i trodimenzionalnost sami po sebi 
nisu garancija istinskog. Obzirom na semantičku vrijednost, slika 
i  zvuk mogu se smatrati prirodnim, legitimnim medijem. I oko 
prima svjetlosnu emisiju osvjetljenog predmeta, stoga već i prozor 
u muzeju, da ne govorimo o prirodnoj zenitalnoj rasveti, predstavlja 
tehnologizovanje prezentacije. Između vještačke rasvjete u muzeju 
i muzejskog dijapozitiva samo je razlika u stupnju tehnologizovanja. 
Dopušteno je razmišljati da se i sama fizička pojavnost premeta od
nosi prema ideji predmeta kao medij. Tako bi se medijem moglo 
smatrati sve što nije odsjaj u duhu.

Budućnost je, naravno, u svim svojim važnijim osobinama već 
među nama. Mi već živimo u novoj okolini ali osobina je novog en-
vironmenta da uzima neprimetne oblike svakodnevnice. Sve ono 
čega smo svjesni jeste mehanički sadržaj tog environmenta, jer u 
novom uvijek prepoznajemo staro.

Kao što oko nije savršeno, niti su sve oči iste, i takozvani nepo
sredni perceptivni kontakt nema obilježja objektivnosti. Imaju li 
se na umu krajnje specifičnosti i kondicioniranosti analitičke ma
šine koju svaki pojedinac nosi u glavi, svaka je objektivnost rela
tivizovana. Stoga i strah da će medijalizovanje muzeja oduzeti ne
posrednost, istinitost i objektivnost muzejskoj poruci ima više 
opravdanja kao otpor pred nepoznatim i kao negativno iskustvo, 
nego što je objektivno osnovan. Nema stvarne prepreke da današnja 
povremena iskustva prerastu u redovnu praksu kad je riječ o tome 
da se u nekim audio-vizuelnim programima bilježe svi tehnički 
aspekti i podaci o nastanku programa. Takva dokumentacija osigu
rava dodatni stepen uvida i kontrole. Ako nas u televizijskoj emi
siji gospodin Kenet Klark (Kenneth Clark) lično vodi kroz istoriju 
umjetnosti, posebna je čast ponuđena svima i neizreciv komfor gle



232

TOMISLAV ŠOLA

dati kroz njegove oči, govoriti kroz njegove riječi. Takvo „name
tanje“ u difuziji, istini za volju, treba pretpostaviti svakom nepo
srednom laičkom iskustvu. Uopšte malo je puta bilo rečeno da je, 
takozvano, neposredno iskustvo često samo neposredna zbunjenost 
i nesnalaženje koje, logično, rađaju nesporazume i odbojnost. Mu
zej trećeg talasa još je samo vizija u obrisima, a audio-vizuelna teh
nologija tek je ostvarila preduslove za ozbiljniju afirmaciju. Prvima 
je potrebna nova muzeologija, drugima treba još jedan tehnološki 
korak, a oba zajedno trebaju novog kustosa. Tipično razumijevanje 
za audio-vizuelnu budućnost muzeja izgleda ovako: korišćenje bi 
trebalo da bude ograničeno na „direktnu upotrebu za ciljeve komu
niciranja kulturne i edukacione akcije. Muzeji se, dakle, neće pre
tvoriti u svetišta moderne tehnologije, nego će zadržati sopstveni stil 
prezentacije u kojem će audio-vizuelni mediji igrati samo pomoćnu 
ulogu, ulogu koja ipak uvećava obrazovnu djelotvornost izložbi. To 
je fundamentalni princip“6. Takav kompromis koji će netaknutim 
ostaviti klasični, tradicionalni muzej nije moguć: transformacija će 
biti drastična. Bilo o čemu u tehnologiji da je riječ, čini se da pod
leže pravilu kontinuiranja, nova tehnologija nikad potpuno ne uki
da ni jednu prethodnu. Ona uzrokuje pomicanja u hijerarhiji upo
trebnih vrijednosti, obogaćuje izbor mogućih rješenja i efekata, ali 
će imati i značajnu samostalnu ulogu. Ni izum pisaće mašine nije 
ugrozio urezivanje pisma u kamen, ali ga je ograničio na spomenike 
i portale prestižnih institucija.

Popis i analiza savremenih medija koji imaju ili bi mogli imati 
primjenu u radnom procesu muzeja, nije predmet ovog razmatranja 
i stoga je važnije za ove svrhe kontekstualizovati muzejske i muze
ološke dileme u savremeni tehnološki environment. Predmeti u mu
zeju pomognuti tradicionalnom tehnologijom ekspozicije služe 
nam kao bolji ili gori osnov za mentalnu rekonstrukciju neke bivše 
stvarnosti. U tu svrhu tradicionalni muzej se dovija kojekakvim 
ingenioznim rješenjima. Kako je na kraju riječ o stvaranju iluzije, 
sve što pridonosi takvoj iluziji, koja je ujedno jedini put do izgublje
ne stvarnosti, sredstvo je istine, kako god to paradoksalno zvučalo. 
„Audio-vizuelna tehnologija je vrlo podesna za dočaravanje nepo
srednosti prošlih događaja, kakaktera davno nestalih osoba i iznena
đujuće svevremenosti ili bezvremenosti starih razmirica“7.

Veliki iluzionist Dizni koji je, ma kako insistirajući na popular
nosti nivoa, napravio prve naučno-popularne filmove iz životinjskog 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

233svijeta u vrijeme kad niko nije vjerovao u njihov uspjeh, u svom je 
svijetu zabave pokazao čudesno imaginativne postupke. Trebalo 
ih je koristiti i u muzejima. Iz njegovih studija potiče i izraz „ima-
geneering“, nešto kao inženjering slike i „animatronics“, animatro
nika – animacija i elektronika8. Ni jedno ni drugo nije izmislio 
Dizni, ali im je dao novi polet. Još 1963. godine NASA je proizvela 
sintetizovane animirane kolor-filmove, a danas se dobar dio crtanih 
filmova proizvodi kompjuterskim sintisajzerom. Danas je moguće 
elektronskim postupkom ne samo bojiti crno-bjele filmove, što je 
učinjeno već 1978, nego je moguće u njih usnimavati i kolažirati 
novi materijal. Tako zvana informatička vizuelizacija je u nekim slu
čajevima tako kvalitetna da nadmašuje preciznost i kvalitet klasičnog 
filma od 35 mm. Takva informatička slika omogućava matematičke 
tehnike „filtriranja“ tako da je tako zvanu vizuelnu buku moguće 
smanjiti do te mjere da se u slici pojavljuju gotovo potpuno ne
stale informacije. U astronomiji se koriste „numeričke slike“, ka
mere na brojanje fotona. Medicina i fizika koriste skenografiju, 
radiografiju na nuklearnu difuziju, teledetekciju, spektroskopiju... 
U skenografiji, na primjer, neutrografija omogućava vizuelizovanje 
bilo kojeg unutrašnjeg organa i to u boji i u tri dimenzije. Tim teh
nikama je nevidljivo dobilo naučni status, a područje realnosti 
prošireno je izvan domašaja tradicionalnih muzeja i tehnologije. 
Danas je programiranim kompjuterima moguće simulirati hemijske 
eksperimente koji bi inače bili preskupi ili neizvodljivi ili samo 
opasni. Isto tako statičari mogu automatskim crtačima za nekoliko 
minuta ili sekundi dobiti najsloženiji nacrt koji, umjesto modela ili 
izvedene konstrukcije, mogu da opterećuju i modifikuju za istim 
stolom ili ekranom.

Fotogrametrija je napravila revoluciju u registrovanju spomenika 
kulture. Ona je jedna od bazičnih tehnologija koja će u kasnijoj fazi 
svog razvoja, povezana s drugim tehnologijama kao što je kompjuter, 
video i slično, stvoriti hibridne oblike jedva slućenih mogućnosti. 
Kao što je fotogrametrija bar za sada fotomehanička rekonstrukcija 
gledanja očima, holografija je ambicioznija jer se oslanja samo na 
foto komponentu. U stvari, holografija je vrhunski oblik klasične 
fotografije jer daje i stvarnu, a ne samo mentalnu iluziju treće di
menzije. Bedževi i razglednice za sada su jedini usputni produkt 
holografskih istraživanja koja traju u čitavom svijetu. Muzeji holo
grafije u Parizu i Njujorku za sada samo pokazuju dosadašnji isto



234

TOMISLAV ŠOLA

rijat te fascinantne tehnologije. Ipak, načinjeno je već dosta holo
grafskih snimaka muzejskih predmeta, upravo toliko da su usposta
vljene prve muzejske izložbe „iluzija“ predmeta umjesto predmeta 
samih9. Danas više ni za stvaranje, a ni za prezentaciju holograma, 
nije neophodan uslov lasersko svjetlo. Bez bombastičnih vijesti, 
takmičenje konkurencija u holografskoj tehnologiji traje: RCA je 
odavno započela istraživanja, izašla s gotovim inovacijama prema 
filmskoj verziji holografije (Selectavision), ali je kasnije dobila kon
kurenciju brojnih kompanija (SONY, AVCO, AMDEX...). Veliki tro
škovi prisilili su RCA na obustavu eksperimentisanja 1971. godine, 
ali već polovinom osamadesetih godina XX vijeka u SSSR-u postoji 
višeminutni holografski film, doduše u eksperimentalnoj fazi. 
U SSSR-u od 1976. godine traju eksperimenti s tzv. reljefnom tele-
vizijom, u stvari televizijskom holografskom slikom. Svega četiri 
godine kasnije u Zapadnoj Nemačkoj ostvareni su počeci stereo-te
levizije, a slično teku istraživanja u Holandiji. Kompanija Hitači još 
je 1974. godine demonstrirala prenos statičnih i trodimenzionalnih 
televizijskih slika u boji, pa je jasno da je riječ o brzom razvoju 
uprkos velikim teškoćama. Zna li se pak da je riječ o takvom sistemu 
vizuelizacije koji postiže upravo fascinantne oblike iluzionizma, 
čini se da razmišljanje o mogućim primjenama nije pitanje mašte, 
nego praktične domišljatosti. Hologram ima zadivljujuću moć skla
dištenja trodimenzionalnih vizuelnih informacija što ga čini više
struko upotrebljivim. Od holografskog filma koji dokumentuje neki 
događaj ne postoji ništa realnije i potpunije, nego događaj sam. Ono 
što Malro naziva „ponovno oživljavanje“ samo je slikovita metafora 
za klasičnu muzejsku postavku u kojoj predmeti ponovo stiču pravo 
na život. Ono što nudi holografija, odnosno što će nuditi, jeste ave
tinjski realna slika prošlog i nestalog, „ponovno oživljavanje postaje 
spiritistička seansa’’ – jasna i potpuno pod kontrolom „prizivača“.

Vjerovatno je najbolji oblik komunikacije ostvariv u slučaju kao 
što je bio spomenuti odnos Pitagore i njegovih učenika: vrhun
ski učitelj i gorljivo zainteresovani učenici koje za učitelja veže po
štovanje i ljubav. Od komunikacionih medija štap i pjesak bili su 
gotovo dovoljni. To je, naravno, idealizovana i sintagmična situacija, 
ali kao da nju upravo imaju na umu svi koji zagovaraju isključivost 
tradicionalnih metoda. Ako je u proto-oblicima muzejske djelatno
sti, u velikim privatnim zbirkama „muzeja“ prvog talasa bilo mo
guće ophodom zbirke počastiti zainteresovanog gosta i prijatelja, 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

235vremena su dakako potpuno drugačija. Širenjem zbirki, širenjem 
ambicija koje su na sebe preuzimale, širenjem odgovornosti, poslan
stva i ingerencija, širenjem broja onih kojima se obraća, muzej je 
definitivno i jednom za svagda nadrastao kamerne, intimističke 
oblike svog postojanja i svoje komunikacije, govoreći u cjelini. 
Populistička politika nije više pitanje moralnih načela pretočenih u 
demokratizaciju kulture. To je muzejski segment grozničave potrage 
za modelom preživljavanja čovječanstva, odnosno za identitetom 
planete. U tom kontekstu je insistiranje na usmenom kontaktu 
ravno samoukinuću. Prigovor je, naravno, da svi novi metodi idu 
na uštrb humanosti kontakata i da proizvode samo otuđenja. Ne
dostaje, kažu, mogućnost dvosmjerne komunikacije koju tako 
dragocjeno i jedinstveno pruža ljudski kontakt. U teoriji, naravno. 
Otuđenost prezaposlenih muzejskih vodiča u velikim muzejima 
svijeta upravo je eklatantna, a samo rijetkim posjetiocima pada na 
pamet da ih nešto priupitaju. Oni koji to učine traže potvrdu svoje 
obaviještenosti, a drugima magnetofonski naučena konferansa ne 
pruža inspiraciju za pitanja. U tom smislu je savremena varijanta 
komunikacije sa mašinom „humaniji“ i manje otuđen oblik komu
nikacije. U nekim muzejima, koji su smogli motiva i finansija, 
postoji kompjuterski terminal ili nekoliko njih, a ponuđeni podaci 
već sada zapanjuju svojom raznolikošću. Njihov kvalitet je gotovo 
neprikosnoven u stručnosti, a već i unutar takvog tehnološkog kon
teksta moguća je kompleksna informacija tekstom, slikom, zvučnim 
efektima, gestualnošću i mimikom likova, karakterom pokazanih 
ambijenata itd. Stručnost, dobra volja i finansiranje su potrebni da 
se takve informacije usloje prema pretpostavljenom broju potrebnih 
komunikacionih nivoa.

Nova tehnologija postoji sada gotovo u definitivnom broju kom
ponenti, ali su te komponente rasute i bez mogućih međusobnih 
veza i hibridnih oblika. Svaka od znanih, posebnih tehnologija 
ima inherentni razvoj i dostiže sve sofisticiranije nivoe, pretapa se 
u nove kvalitete, a neprestano joj se pružaju mogućnosti saradnje 
i spojeva s drugim tehnologijama. Film, u svim svojim verzijama 
i formatima, doživljava vrhunac razvoja nakon kojeg je teško išta 
novo očekivati osim usavršavanja postojećeg. Filmske kasete, film 
koji se razvija u toku snimanja, sofiscticirana mehanika, savršen 
kvalitet slike u boji i detalju, mogućnost naknadnih intervencija, 
trikova itd, osobine su stanja klasične filmske tehnologije danas. 



236

TOMISLAV ŠOLA

Štaviše, najnoviji razvoj koji je našao svoj zvonak odjek u muzejskoj 
prezentaciji – filmski sistem IMAX i podsistem OMNIMAX vrhunac 
su onoga što filmska tehnologija može da ponudi10. Zajedničko 
svim naporima nove audio-vizuelne tehnologije jeste ambicija da se 
postigne kod gledaoca i slušaoca minimalan mogući bijeg pažnje. 
Konkavni ekran OMNIMAX kinematografa smješta gledaoca 
gotovo u samo zamišljeno žarište: efekat je sličan onom kojeg su 
na gledaoce u prvim redovima bioskopa proizvodili Limijerovi 
(Lumière) filmovi. Prvi put nakon toliko vremena, gledaoci ponovo 
klikću od ushićenja i straha. Bijeg pažnje je sveden, veličinom i po
zicijom ekrana, na donju granicu koju može da postigne klasična 
filmska tehnologija. Naravno, i klasična filmska oprema za snimanje 
i projekciju ingeniozno je poboljšana u svojim perfomansama.

Sadašnji hologrami su još maleni i mahom statični, ali daju na
slutiti fascinaciju koju ćemo morati da osjetimo suočeni sa savrše
nom re-kreacijom živih bića i predmeta u svim pojedinostima 
spoljašnje pojavnosti, volumena i pokreta, sastavljenih od svjetlosti, 
a koje je moguće obići, razgledati i čuti, ali ne i opipati, baš kao što 
je to sa priviđenjima.

Ujedinjene s kapacitetom pamćenja i perfomansama kompjutera 
u pretraživanju i mutacijama podataka i informacija, sve pojedinač
ne tehnologije od dijapozitiva, filma, televizije, videa, holografije 
i  tome slično, mogu da proizvedu beskonačan broj kombinacija. 
Jedan od više takvih projekata koji se nalaze u svijetu u fazi istraži
vanja i eksperimenata je DATALAND, koji je Arhitektonsko‑mašinska 
grupa (Architecture Machine Group, AMG) s Instituta za tehnolo
giju u Masačusetsu (MIT) započela u proleće 1976. godine11. Pro
jekat je predložen Državnoj kancelariji za kibernetičku tehnologiju 
(CTO) kao istraživački program o upotrebi sugerisane prostornosti 
kao matrice za organizaciju informacija: u sobi podataka veličine 
manje kancelarije jedan čitav zid je ekran. Nasuprot se nalazi rad
no sjedište EAMES s instrumentima na naslonima za ruke i dva 
kontrolna ekrana osjetljiva na dodir, vokalne i gestualne instrukcije. 
Tu je i  pomična „tabla“ za pisanje i oktafonsko ozvučenje koje 
omogućuje potpunu prostornu lokaciju zvuka. Naravno, sklopu 
je moguće dodati i tastaturu za alfa-numeričku komunikaciju sa 
mašinom. Na ekranu od tri metra iluzionisan je prostor podataka, 
„multidimenzionalni prozor, otvorena informacija“12. Riječ je o fik
tivnom prostoru informacija koji je korisniku konstantno vidljiv 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

237u cjelosti kao pri pogledu iz vazduha. Komandna palica omoguću
je „putovanje“ kroz taj „prostor podataka“ (desno po površini, levo 
po dubini), povećavanje itd. Sliku je moguće „pokretom“ okrenuti 
kao stranicu i dobiti slijedeću prostornu informacijsku struktu
ru. U informacijskom „prostoru“ moguće je čuvati animirani film, 
sonorizovanu knjigu itd. Ime ovog projekta je 3SD („Sistem pro
storne strukturacije podataka“). Mali sinoptički ekrani omogućavaju 
tzv. proprioceptivnu interakciju u kojoj je sistemu moguće naređivati 
gestovima i glasom. To je „povratak“ informacije prema sistemu i to 
vrlo efikasan, a to je ona dugo tražena mogućnost komunikacije 
sa mašinom: „Ta sposobnost, koju je čovjek razvio, da informacije 
prostorno organizuje nije još bila eksploatisana u informatici“, 
a  pogotovo ne u muzejskoj teoriji i  praksi, dodali bismo13. U  pri
mjeru DATALAND-a upadljivo je da se radi o stvaranju jednog 
sistema koji je za „vađenje“ informacija u stanju da koristi gotovo 
sve oblike svakodnevnog ljudskog komuniciranja, čak do pokreta 
i gestova, dakle u funkciji maksimalno detehnologizovanog i deme
dijalizovanog. Pri tom, takav sistem se, svojom elegantnom i vrhun
skom kompleksnošću, stvaranjem iluzije jednog prostora i otvo
renom mogućnošću kreativnih informacijskih asocijacija, približava 
ljudskom mozgu u  nečemu ga slijedeći, a u nečemu nadmašujući. 
I stvarno, nije pitanje futurološkog zamišljanja nego puke stručne 
domišljatosti šta sve u muzejima može, na bolje i drugačije, da pro
mjeni uvođenje ove i sličnih tehnologija.

Muzeji i televizija čine jedan sklop mogućnosti o kojem je do 
sada u muzeološkoj literaturi bilo relativno malo govora14. Razlozi 
su dvostruki: muzeologija, kao teorijski korpus muzejske djelatnosti 
nalazi se, uostalom kao i muzeji, na prekretnici, a televizija nije 
dovoljno istražen i prihvaćen medij. Još uvijek važi opaska: „Glavni 
razlog razočarenja i kritike televizije leži u propustu njenih kritičara 
da je prime kao potpuno novu tehnologiju koja zahtjeva različite 
čulne reakcije. Ti kritičari insistiraju da se televizija sagledava kao 
puka degradirana forma tehnologije štampe“15. Afirmacijom videa 
koji je produžetak i „korekcija“ perfomansa televizije, televizijski 
medij je značajno napredovao, dobio je mogućnost dvosmjerne 
komunikacije, participativnu sposobnost itd. Taj napredak ostva
ren je i paralelnim razvojem kablovske televizije koja je, zajedno 
s videom, od nametljivog televizijskog medija načinila izrazito 
prilagodljivu i participativnu tehnologiju komuniciranja. Imajući 



238

TOMISLAV ŠOLA

na umu krajnju neujednačenost razvoja televizijskog medija u svjet
skim razmjerama, još uvijek se može prigovoriti da su mogućnosti 
televizije jedva istražene. Relativno nedavno dr H. Dieuzeide di
rektor Odelenja za strukture, sadržaj, metode i tehnike obrazovanja 
u UNESCO-u izneo je podatak da je istraživanjem ustanovljeno 
oko dest hiljada načina na koje televizija može biti upotrebljena 
u obrazovne svrhe. Prema istom izvoru, od tog se broja u praksi 
upotrebljava svega nekih 80016. Šta treba onda reći o mogućnostima 
koje postoje neistražene za upotrebu televizije u zadacima koje 
imaju muzeji? Margaret Ošer postavila je pitanje na koje još uvijek 
nemamo odgovor: „Hoće li televizija učiniti za muzeje ono što je 
radio učinio za orkestre?“17 Obzirom na novi tehnološki kontekst 
televizije, sa sigurnošću je moguće tvrditi da će učiniti više. „Postoji 
novo traženje za oblike novog znanja koje dolazi od strane nove 
publike. Ona zna televizijsku tehniku i, često, ono što očekuje od 
jedne izložbe nadmašuje sve što je muzej ikad predviđao da joj 
da“18. To može da bude argument neke praktične naravi, ali glavni 
argumenti se nalaze u konvergenciji medija i činjenici da postoje 
promjene koje logično proizilaze iz izmjenjenih uslova egzistencije 
sadašnjih medija, podrazumjevajući među njima i muzeje. Broj 
pragmatičnih razloga predstavlja lako prihvatljive argumente, pa 
spomenimo zato bar još jedan iz SAD. „Do vremena kad mladi 
čovjek maturira vidjeo je otprilike petnaest hiljada sati televizijskog 
programa, a u isto to vrijeme u učionici je proveo samo jedanaest 
hiljada sati“19. Zbog toga je bilo moguće da i tako ozbiljan teoretičar 
kao Bakminster Fuler kaže kako je televizija „treći roditelj“. Kad bi 
se radilo samo o ovom, makar i ovako šturo napomenutom broju 
mogućnosti medija televizije, svako razmišljanje o današnjici i bu
dućnosti muzeja moralo bi o njemu da vodi računa. Istina je da već 
šezdesetih godina dvadesetog vijeka, naročito u Sjevernoj Americi, 
traju povremeni pokušaji vezivanja medija televizije i muzeja, 
ali zajednička osobina tih pokušaja je, osim u rjetkim izuzecima, 
da nisu ostvarili stalne oblike zajedništva. Umjesto razočaranja, 
zaključak bi trebalo da bude da nijedan od ta dva medija nije 
potpuno „dozreo“ za zajedništvo. Ipak, gledaoci televizije u većini 
zemalja svijeta gledali su vrlo uspjele televizijske emisije posvećene 
baštini ili one koje su u svojemi programima tretirale probleme na 
vrlo muzeološki način (npr. Civilizacija ili Uspon čovjeka). Uspjeh 
tih i ostalih brojnih naučno-popularnih programa više je nego indi



PREMA TOTALNOM MUZEJU

239kativan. Jedan od tih televizijskih programa se zvao Muzej bez zi-
dova što je, pogotovo zato što dolazi od televizije, sve prije nego 
nevažan signal20.

Ako „klasični“ televizijski medij nije najidealniji saradnik muzeja 
na zadacima zaštite i prezentacije baštine, možda treba čekati zaista 
nove medijske oblike. Po svemu se čini da u kompleksu hibridnih 
tehnologija dobijamo nešto što muzeji moraju da imaju na umu 
kao magistralno važnu činjenicu. Fabulozna nova tehnologija koja 
će omogućiti započeto mijenjanje svijeta zove se telematika. „Sve 
do danas televizijska i telekomunikacijska mreža jasno su se razli
kovale. Oblikovani kao zvijezda s jedinstvenim centrom emisije 
televizijski sistemi su jednosmjerni, emituju iz središta prema broj
nim primaocima. Za razliku od njih, telekomunikacione mreže 
osiguravaju saobraćaj između dvije tačke“21. Još 1972. godine, stva
ranje nove asocijacije između francuske televizije (ORTF) i Francu
skog društva za teledistribuciju (SFT), dalo je na znanje da kreću 
novi počeci na području informatike. Samo godinu dana kasnije 
u Italiji je donesen dekret koji zabranjuje uspostavljanje svakog 
zatvorenog televizijskog sistema bez koncesije PTT-a. Iste godine 
francuska vlada odobrava projekat lokalne teledistribucije za pet 
gradova Francuske, a već 1974. godine Ustavni sud Italije donosi 
rešenje u konfliktu između državne televizije (RAI) i novonastalih 
privatnih televizijskih stanica: zaključak je da monopol RAI nije 
ustavan (sic!). Iste godine u Sjevernoj Americi uspostavljaju se 
prve mreže tipa televizija-telefon-kompjuter. Samo godinu kasnije 
izbačen je u orbitu Intelsat IV, a već slijedeće godine, dakle 1976, 
obavljena je prva transmisija faksimila jednih novina (Wall Street Jo-
urnal) preko satelita. Dvije godine kasnije počinje komercijalizacija 
teleteksta CEEFAX u SAD, BBC ustanovljava svoj telekino, a pro
izveden je minikompjuter za programiranje audio-vizuelnih progra
ma (AVL-Eagle). U novoj tehnologiji najbrži su najmoćniji jer tako 
mogu ostvariti još veću snagu. IBM gradi 1979. godine svoj Satelli-
te Business System, a Xerox satelit X-Ten. Pored svih inovacija koje 
konvergiraju u jedan tehnološki kompleks, ponekad se kablovski 
TV sistem, recimo, „opslužuje“ preko geostacioniranog satelita, još 
te iste godine obavljena je u Lilu teledistribucija putem optičkih 
niti, gdje je strujni impuls zamenjen optičkim. Uopšte, ne samo što 
se nameće u grandioznim spekulativnim izazovima konvergencija 
tehnologije, nego se nameće svojim razvojem i sam hardver, tehni



240

TOMISLAV ŠOLA

ka sama. Nakon što broj veza i međuodnosa počinje da stvara 
strukturu sličnu ljudskom mozgu u najnovije vrijeme, idući prema 
daljoj efikasnosti i minijaturizaciji legendarni silicijum iz čipova 
biće izgleda zamenjen bio-supstancom. Svakom ko ne vlada no
vom situacijom nova tehnologija u svojim mutacijama izgledaće 
haotično: viewdata22, teletext23, videotext24 – sve su to podsistemi 
jednog novog poglavlja komunikacija. Unutar ovih razmatranja, 
iako bez ambicije ulaska u pojedinosti i projektovanje, posebno 
je zanimljiv tzv. teletekst koji je ime za videografske sisteme koji 
koriste televizijsku mrežu25. Telematski program PLATO, nastao 
u  Francuskoj, obrazovnog je karaktera, a već 1981. je sadržavao 
2500 sati kurseva na sto područja26.

Još polovinom sedamdesetih godina dvadesetog vijeka, Nacio
nalni institut za audio-vizuelno u Francuskoj (INA) najavio je stva
ranje nacionalne i regionalnih teleteka, kao banaka podataka. U isto 
vrijeme u Francuskoj su, radi selekcije korisnika, stvoreni telematski 
programi sistema Didon, koji je dostupan samo šifrom, i Discret čija 
je cijela emisija kodirana27. Francuski sistem ANTIOPE prodro je na 
tržište SAD, a ostvario takođe ugovore s nekoliko južnoameričkih 
zemalja. Novi oblik moći je vlasništvo nad bankom podataka. 
Već prije nekoliko godina SAD su imale više podataka o  Evropi 
nego Evropa sama28. Stvaraju se i područja novih dogovora. Veli
ka Britanija i Francuska uskladili su 1981. godine sisteme Tele-
tel i Antiope u Prestel s jedinstvenim dekoderom i jedinstvenom 
memorijom29. Nova informatika je izvan domašaja većine ljudi: 
te iste godine 52% Francuza nije znalo šta je telematika30. Novi 
medij je još nefleksibilan i ne pokazuje svoju buduću snagu. Tele-
tekst, na primjer, je funkcionalni jezik u kojem je favorizovano 
iznošnje praktičnih i kvantitativnih podataka, naravno, na štetu 
kvalitativnog, simboličkog, afektivnog, istoričnog itd. On je još 
uvijek, za razliku od telekomunikacione informatičke varijante vide-
otexta, jednosmjeran. Ali njegova efikasnost i brzina su nenadmašni; 
uostalom, razvoj je tek započet i velika utakmica u usavršavanju 
traje. Povećani ekrani, visoka rezolucija slike i pristupačnost u cijeni 
priključivanja u mrežu učiniće da će telematika biti, kako se kaže 
u izvještaju NORA/MINC, „na takav način dostupna kao danas 
električna energija i toliko će biti slobode u upotrebi“31. U istom se 
izvještaju tvrdi: „Telematika će, dakle, polako, ali sigurno utjecati 
na glavne instrumente kulture“32, a „društveni efekti telematike 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

241su, prema istim autorima, bez sumnje važniji od ekonomskih, jer 
remete tradicionalni raspored moći“33. U posljednje vrijeme, ako već 
i nema u ovom smislu relevantnih muzeoloških pokušaja, postoji 
mnoštvo publikovanih analiza i spekulacija na temu orijentacije 
i budućih utjecaja medijskih institucija i tehnologija uopšteno.

Nakon ovog sažetog i nužno fragmentarnog uvida u kompleks 
savremene telematike, možda je potpuno dovoljno pitati se: na
meravaju li muzeji da muzealizuju sami sebe, nameravaju li da 
se postave u poziciju subjekta ili objekta, žele li da služe kao ban
ke podataka nad sistemima koji će ih upotrebljavati ili žele da 
budu ravnopravan partner? Još sredinom sedamdesetih godina 
dvadesetog stoljeća D. A. Ros (D. A. Ross), doduše govoreći samo 
o videu i umjetničkim muzejima, izjavljuje: „Jedna od najupornijih 
i sasvim ispravnih kritika novih muzeja je da prenaglašavaju mu
zejske strukture, koje su, u stvari, postale same sebi cilj (...) Čini se 
muzejskom odgovornošću da učini umjetničko djelo što dostup
nijim služeći u isto vrijeme kao javna informativna služba“34.

Nije li telematički sistem ona buduća podloga kompleksnih kon
vergentnih tehnologija koja će omogućiti muzej bez zidova, ima
ginarni muzej pristupačan svakom i u svako vrijeme?

Kako tehnologije postaju sve prilagodljivije i podatnije sve ve
ćem broju vrlo specifičnih zadataka i korisnika, tako te, u osnovi, 
demokratizacione procese slijede i drugi: ono što je i bilo jedin
stveno sada je samo predstavnik svoje vrste. I muzeji stoje na 
čelu čitavog niza oficijelno priznatih oblika brige nad baštinom, 
a to „priznaje“, aneksima proširena definicija ustanove muzeja 
svjetske muzejske organizacije. Izvan te definicije nalaze se još uvi
jek problematika i praksa zaštite nepokretnih i ambijentalnih spo
menika, te cjelokupna djelatnost arhiva. Između inkunabule, sred
njovjekovnog zamka i starog automobila ne postoje muzeološke 
razlike. Riječ je uvijek o predmetima baštine, kao što, uostalom, 
muzeološki govoreći ne postoje fenomenološke razlike između 
pojedinih muzejskih institucija. Tradicionalni muzej, ako je kultu
rološka vrijednost za sebe, biće i sam čuvar, ali nove generacije 
muzeja moraće zaista da pronalaze, kao i sve institucije uostalom, 
model preživljavanja, oblike transformacije kao garanciju traja
nja i obavljanja svog poslanstva. Insistiranje na muzeologiji kao 
nauci o muzejima zaustavilo je njenu afirmaciju i oduzelo joj 
vitalnost. Insistiranje na specijalističkoj podeli ingerencija u ču



242

TOMISLAV ŠOLA

vanju i komuniciranju baštine fragmentizovalo je napore i stvori
lo veštačke frustracije kroz pojedinačne razvoje tog zapravo jedin
stvenog kompleksa čovjekovog duhovnog života. Odnos prema 
naslijeđenom radi čuvanja identiteta i sticanja sve potrebnije mu
drosti jedinstven je iako grandiozan kompleks egzistencije čovje
čanstva. Nove potrebe za integralnom spoznajom, holističkim 
uvidom i sinoptičkim pregledom tog cjelokupnog naslijeđa moguće 
je po prvi put ujediniti s tehnologijom koja je u stanju da savlada taj 
ogroman broj informacija i podataka. Nauka koja će biti svojevrsna 
multidisciplinarna filozofija odnosa prema naslijeđu, neka „herito
loška kibernetika“, mora ujedno da bude i informacijska nauka da 
bi uspjela da poveže sadržaj i način razmišljanja. Heritologija ili mu-
zeologija35 može biti sasvim ishitrena i vrlo formalna dilema zna 
li se da smisao jedne naučne discipline, bila ona nova ili u trans
formaciji, ne određuje konvencija imena, nego njen sadržaj. Da li 
funkcionisanje kompleksnog telematičkog sistema, u kojem se po
javljuje holografska tehnologija ili trodimenzionalni informacioni 
prostor, a riječ je o obradi i prezentaciji baštine, treba da analizira, 
definiše i normira muzeologija, heritologija, ili muzeografija? Ili 
treba zadatak prepustiti nekom drugom? Dileme, na žalost onih koji 
u muzejima gledaju „garanciju“ humanog, istinitog, originalnog 
i objektivnog, nisu izmišljene, a niti odgodive.

„Muzeji“ prvog talasa bili su, imajući izuzetke na umu, emana
cija grube volje za posjedovanjem i usvajanjem. „Excellence“ defile 
tradicionalnih vrijednosti muzeja drugog talasa još uvijek se pre
tapa u uzdržani oblik prestižnog teatra. Muzej trećeg talasa u  sebi 
sadrži sve vrijednosti prethodnog muzeja, ali predstavlja broj 
samostalnih oblika kojima odgovara na specifičnosti, JER MUZEJ 
JE TAJ MEHANIZAM KOJI MORA DA ZAŠTITI SPECIFIČNO
STI, da se opire svakoj sažetoj i formalnoj definiciji. Žorž Anri 
Rivijer je čitavog radnog vijeka pokušavao da izgradi najbolji mo
gući muzej. Njegove definicije muzeja su uprkos ogromnom tak
sativnom znanju zapravo programatski poetski zapisi36. Muzej tre
ćeg talasa poprimaće sve oblike efikasnosti, pomognut tehnolo
škom i fenomenološkom transformacijom koju mora da prođe 
– od šatora do živih sela, tehnoloških i životnih ambijenata, do 
fantazmagoričkih multimedijalnih spektakla koji će, više no išta 
do sada, ličiti na putovanje vremenskom mašinom. Gotovo pot
punim uklanjanjem gubitka pažnje, bez gubitaka u emisiji i trans



PREMA TOTALNOM MUZEJU

243feru poruke, muzej će se preseliti u unutrašnjost glave, kao stereo
fonski zvuk, omogućavajući oblike totalne komunikacije. Inherent
ni i  imanentni cilj tehnologije koja se nudi muzejima i  nije ništa 
drugo nego da se omogući komunikacija bez distorzija i ogra
ničenja. Najrazvijeniji dio jezika muzejske komunikacije postaće 
oblik zgusnute verbo-vizuelne komunikacije blizak onom što To
fler zove blip-kultura. Neuništivost i savršenog informacijskog za
pisa, fenomenalni kapacitet nove tehnologije i neograničeno traja
nje jedini su realni i dostojanstven oblik besmrtnosti čovjeka i nje
govog životnog konteksta. Ideja muzeja nosila je u sebi odgovor 
na pitanje šta bi trebalo da ostavimo i šta zaista ostavljamo iza 
sebe. Tradicionalni muzej kao ostavština namenjena budućim 
generacijama nije mnogo više od otiska stopala u snijegu. Muzej 
trećeg talasa, totalni muzej, pokazaće do koje mjere je ova namjerno 
emfatična metafora istinita. Kao kreativni medij kojem će i sama 
umjetnost konvergirati i kao medij koji umjetnosti neprestano 
teži, muzej trećeg talasa biće, kao i umjetnost, teško definisati. Od 
ambicije memorije, ma kako savršene, njegova će ambicija postati 
stvaranje potpune svijesti o multidimenzionalnom iskustvu čovje-
ka. Govorili o ljubavi ili mržnji, građenju ili uništavanju, uvijek je 
riječ o komunikaciji. Totalna, potpuna komunikacija može donijeti 
sveobuhvatnu svijest.

Toranj Gistava Ajfela (Gustave Eiffel) bio je spomenik optimizmu 
i pobedama koje je trebalo ostvariti u stoljeću koje je dolazilo. To 
je bio spomenik civilizaciji drugog talasa, kartezijanskom, meha
ničkom svijetu koji se mogao tešiti zanosima, jer je podrazumjevao 
postojanje konačnosti. Samo dvije decenije kasnije, svijet je preživeo 
prvi veliki pokolj. Na početku novog razdoblja trebalo je da bude 
podignut još jedan grandiozni spomenik koji je imao zadatak da 
označi i najavi dostojanstveni život čovjeka. Ipak, Tatljinov spo
menik Trećoj Internacionali srušen je prije nego što je sagrađen 
i to od onih koji su u njegovo značenje trebali da vjeruju. Sve je 
u osnovi mišljeno da ostane kako je bilo. Izjalovljene nade čovjeka 
potvrdio je užas novog svjetskog bezumlja. Njegovi najimpresivniji 
spomenici su svjedočanstva razaranja. Novo razdoblje nade nije 
više uspostavljeno: nada i užas naučili su biti zajedno. U rukama 
čovjeka, takvog kakav jeste, našla se njegova sopstvena sudbina. 
Ni ideologije, ni paseizam, ni religijski zanos, ni ideje obnove ne 
pomažu u vještačkim podjelama čovječanstva. Možda će konač



244

TOMISLAV ŠOLA

no iskušenje samoubistva vrste i ubistva planete donijeti nov osje
ćaj solidarnosti i saradnje. Progres i napredak danas su zbunju
jući pojmovi, jer nam više govore o starim zabludama, nego što 
nam osvjetljavaju horizonte. Jedina permanentna revolucija je 
informatička i komunikaciona. U imaginarnoj krajnjoj tački te 
revolucije, u društvu totalne komunikacije, biće moguće pro
naći sve ono što je tako duboko zaokupljalo sve utopiste. Ključno 
geslo alternativ-revolucije šezdesetih godina bilo je ljubav. Ona 
je označavala totalnu komunikaciju kao oblik potpunog razumi
jevanja, saživljavanja s okolinom i kooperativnosti. Taj pokret je 
bio potrebni pokušaj uravnoteživanja savremenog svijeta u  čemu 
muzeji ničim nisu učestvovali! No, ujedno i pokazatelj količine 
razaranja na drugoj strani. Pokret nije slavio prošlost, ali je htio 
da je razumije i od nje da uči. Spoznavanje sebe, građenje samo
poštovanja i dostojanstva čovjeka pripali su, između ostalog, u za
datak muzejima. Njihova je dužnost da prihvate nove duhovne 
i  tehnološke izazove, ne izdajući svoje humanističko poslanstvo, 
nego štaviše, definišući ga sve bolje.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

245MUZEOLOGIJA TOTALNOG 
MUZEJA

Jedan vijek traje nastojanje da se uspostavi muzeologija kao 
samostalna nauka37. Rezultat je pokušaj dug jedan vijek. I takva 
kakva jeste, muzejska teorija ima svoje heroje i velikane. Upravo 
u njihovom radu su naznačena rješenja koja razrješavaju stoljetnu 
frustraciju. Danas su, naime, postavljena prava pitanja koja 
zahtjevaju odgovor kakav prošlo vrijeme nije moglo dati. Kontekst 
je zreo, a praksa sama daje dovoljno elemenata opštim zaključcima. 
Vrijeme postindustrijske ere, treći civilizacijski talas, definiše i svoje 
duhovne potrebe. Danas već postoje muzeji trećeg talasa koji će 
svojim praktičnim iskustvom konačno učiniti mogućom celovitu i 
specifičnu teoriju38.

Ta, naoko pretenciozna sigurnost, česta u svakom vremenu jer se 
svako smatra važnijim od svih prethodnih, ima čvrste argumente. 
Neka vremena zaista jesu korjenito važni prelazi iz jednog kvaliteta 
u drugi. Jedan od teoretičara u muzejskoj djelatnosti, Z. Z. Stranski 
priznaje da je napredak u afirmaciji i osamostaljenju muzeologije 
sasvim minimalan39. Brojni autori nevoljno priznaju da je muzeo
logija još uvijek u „status nascendi“, da je riječ o heurističkom raz
doblju u kojem još uvijek intenzivno prikuplja i analizira podatke 
sa svog područja primenjivosti otkrivajući, paralelno, dimenzije 
tog područja. Muzeologija je razapeta između obaveza koje name
će dignitet ustanove tradicionalnog muzeja, kojeg ne može da slije
di svojim dignitetom samostalnosti i afirmacije, obaveza za demon
stracijom efikasnosti i snage koje joj nameće ozbiljni kontekst aka
demskih disciplina, koje ne može da slijedi u konzistenciji i siste
matici, i obaveza koje joj nameće živa praksa zaštite nasleđa, koje 
ne može da zadovolji jer nije ni približno spremna za dijalog sa sa
vremenošću. To je neudoban i nedoličan položaj koji ne može dugo 
trajati. Prije stotinu godina ni kontekst nije obavezivao na velike 
aspiracije. Stanje nereda je paralelogram nerealizovanih napetosti 



246

TOMISLAV ŠOLA

i „neutrošenih“ sila. U pogodnim okolnostima i, najčešće, u burnom 
procesu događa se prijelaz u stanje reda. U čemu se sastoji današnja 
muzeološka frustracija? Potrebno je samo prolistati muzejske i mu
zeološke publikacije, silabuse, programe studija, dokumente koji 
donose definicije, pa da se ustanovi potpuni nesklad među tuma
čenjima i u terminologiji samoj. U Meksiku i Francuskoj indikativno 
često se čuje termin muzeografija u kontekstu u kojem drugi upo
trebljavaju riječ muzeologija. U Museumu40 se na sličan način spo
minju museographers umjesto muzeologa, u kanadskoj Gazette41 
muzejske radnike nazivaju museologists, dok neki autori42 gotovo 
identičnim riječima upozoravaju da muzejski radnik nije nužno 
i muzeolog itd. Muzeologija se najčešće definiše kao „nauka o muze-
ju“, a osnovni ton, naravno, potiče od svjetske muzejske organizacije 
i njene „definicije“ muzeologije i muzeografije. Isto potpuno nesna
laženje vlada u stručnim priručnicima i enciklopedijama. Tradi
cionalna muzeologija još uvijek se iscrpljuje na bilježenju istorije 
muzeja i nabrajanju funkcija muzeja. Z. Z. Stranski navodi da 
„još ne posjedujemo sistem muzeologije“ iako je po istom autoru 
posjedovanje sopstvenog sistema najvažnija osobina nauke43. Mnogi 
autori su izričito zahtjevali sistematičan napor na terminologiji mu
zeologije jer im se u praksi nametao neprijatan zaključak da se istim 
riječnikom razgovara o različitim stvarima ili obrnuto44. Nažalost, 
koliko god to i jeste istina, problem je značajniji i dublji. Zbog toga 
je veliki broj i onih autora koji, upravo da bi uspostavili muzeo
logiju, savjetuju veliki broj konkretnih akcija45. Akcije koje pred
lažu i klasifikacije koje se tom logikom nameću odbijaju svojom 
složenošću i brojem. Stoga se muzeologija, s entuzijastičnim uče
stvovanjem zainteresovanih (MuWoP, simpozijumi ICOFOM-a) 
bori s fundamentalnim pitanjima svog opstanka ili, tačnije riječeno, 
svog postanka. Razlozi njene usporene afirmacije sve do nedavno 
potpuno su pogrešno indicirani i formulisani. Usredotočena na 
muzeje (museum centred) muzeologija je osuđena na mučno rađa
nje bez rođenja. U  Francuskoj, koja je stvorila pretpostavke savre
mene muzeologije već neposredno posle rata nastala je inovativ
na atmosfera koju je održavao Žorž Anri Rivijer, a na svojevrstan 
način „dovršio“ svojim teorijskim radom Ig de Varen‑Boan. Dio 
tog napora u kojem ta dva imena nisu jedina (Evrar etc.) materi
jalizovan je u praksi ekomuzeja. Obzirom na stanje muzeologije 
danas u svijetu, pojava ovih pojedinaca, koji nisu bili jedini akteri 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

247inovativnog razmišljanja, i napredna praksa ekomuzeja daleko su 
ispred tradicionalnih pozicija većine, upravo – još su izvan mo
gućnosti prihvatanja46.

Kratka površna analiza pokazuje haos u kojem već postoje sigur
ni oslonci budućeg reda. Pogledajmo ukratko čime je rezultiralo 
takvo stanje i u čemu se sastoje novi pomaci.

Bazična ICOM-ova bibliografija za muzeologiju s ažuriranim 
podacima pokriva najvažnija, muzeološki relevantna djela. Njih, 
da odmah kažemo, ima začudno malo a i tu je riječ, kako je upravo 
sugerisano, o približavanju muzeologiji. Nepostojanje muzeologije 
kao nauke u vrijeme i u svijetu vrtoglave afirmacije i množenja 
muzeja, mora rezultirati frustracijom. Pojednostavljeno gledajući, 
mi upravo podnosimo rizik stihijskog razvoja i treba unaprijed da 
bude jasno da će nesporazumi biti brojni, a teret reforme veći. Kad 
bi muzeologija i bila uspostavljena kao nauka, morala bi računati 
s  razvijanjem svijesti o tome da i naučni koncepti i metodi zasta
revaju. Ovako, na kraju slijepe ulice muzeja drugog talasa i logi
ke 19.  vijeka, tradicionalna muzeologija ne može pružiti teorijski 
alibi ni klasičnoj muzejskoj instituciji. Tek spuštena na razinu mu
zeografije, dakle korpusa praktičnih znanja, tradicionalna muzeo
logija ima smisla u svom vezivanju za instituciju muzeja. Ustvari, 
jedino u tom obliku, s dodatkom istorije institucija, danas je i mo
guće predavati muzeologiju. Iako je pred izazovima nove prakse, 
u svijetu koji se prevratnički ponaša prema svim tradicionalnim 
vrijednostima, postalo jasno da je muzeološka poruka nepostojeća 
zato jer nema muzeologije, osnovan je i međunarodni komitet 
ICOM-a za muzeologiju, a učestale su i rasprave, osobito kroz sim
pozije ICOFOM-a i MuWoP. Zbog nepostojanja muzeologije, a to 
itekako osećamo, nije na vrijeme ukinut apsurd razdvajanja zaštite 
pokretnih i nepokretnih spomenika i odvojenost jurisdikcija. Iz 
istog razloga, a s izuzecima koji upravo potvrđuju pravilo, radnici 
u muzejima, zemljoradnici i ribari su vjerovatno jedine profesije za 
koje ne postoji formalno školovanje. Napuštajući dalja poređenja 
u ovom časnom društvu, već na nivou logike stvari moglo bi se 
tvrditi da to ne može uroditi dobrim posljedicama. Nepokretna 
i  neadaptibilna ustanova, a onda i njena teorijska osnova, moraju 
izazvati alternativu.

Na simpoziju ICOFOM-a u Meksiko Sitiju, 1980. godine, uči
njen je prvi pokušaj da se formira radna grupa ICOFOM-a za mu



248

TOMISLAV ŠOLA

zeologiju zemalja u razvoju47. Ideja je glatko odbijena „jer ne postoji 
nekoliko muzeologija nego samo jedna“. Obrazloženje je potpuno 
ispravno zato što muzeologija, ako je nauka, mora biti univerzalno 
primenjiva, ali i pogrešno, jer tradicionalna muzeologija jasno 
pokazuje svoju neprimenjivost i nemoć van kulturno-civilizacijskog 
kruga u kojem je nastala. Ovdje, naravno ne govorimo o ostalim 
njenim nedostacima. I u Parizu 198248, a i u Londonu 198349, či
nilo se da će tradicionalnoj muzeologiji biti ostavljena šansa pri
lagođavanja i pretapanja u novi kvalitet. Traženja za radikalnim 
promjenama nisu uslišena. Danas zbog toga imamo alternativne 
muzejske institucije, jer se ne uklapaju ni u opštu ICOM-ovu 
definiciju, ali i organizovani nastup novog načina razmišljanja, kao 
simpozijumi Association muséologie nouvelle. Uostalom i ICOM 
je prvi put u svom postojanju bio primoran da zatraži pomoć u re
definisanju svojeg funkcionisanja, ciljeva, metoda, itd. Kao i tra
dicionalna muzeologija ICOM se vjerovatno nada da će dobiti 
šansu polaganog prelaska iz jednog kvaliteta u drugi. Bez radikalnih 
zahvata ICOM će slijediti sudbinu tradicionalne muzeologije, po
staće nepotreban, a to je gore od ukidanja. Svaka posebna alter
nativna teorija je u svojoj akciji i kontradjelujuća, pa, ako i nema 
sopstveni definisani sistem, njena je vrijednost da precizno ukazu
je na probleme i postavlja dragocjena pitanja. Nastupanje nove mu
zeologije uočava se najprije u proširenju nasilno suženih margina 
tradicionalne muzeologije, u oblicima konfrontacije i non-kon
formizma. Danas tu fazu možemo smatrati sasvim razvijenom jer 
nema više efikasnog načina da se „alternativa“ prećuti.

Muzeologija je svih proteklih stotinak godina bila uglavnom za
bavljena samom sobom, nastojeći da pronađe u svojim ambici
jama ne samo inspiraciju nego i argumente. Dubina introspekcije 
zaustavljala se uglavnom na institucionalnoj formi muzeja i poku
šajima da se tradicionalni muzej osavremeni. Radilo se naravno 
o tome da se mijenja. Takva granica analize nije dosezala fenomen 
muzejskog objekta na takav način da bi se kroz njegovu prirodu po
tražila inspiracija za sve ostale zaključke, muzejski predmet odre
đuje karakter i institucije i neke moguće teorije.

Uzet kao eshatološka ambicija, kao mehanizam „faraonskog 
kompleksa“ čovječanstva50, muzej je uzvišen, svečan, ozbiljan i suz
držan. To pokazuje već svojim ulazom, atmosferom i, najviše, pred
metima koje skuplja, obraduje i prezentuje. Najprije je predmet 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

249u  protooblicima muzeja bio vrijednost, kroz vrijednost materijala, 
vrijednost uloženog rada ili rjetkost. Njegova uloga je bila da, upra
vo najviše, služi prestižnim interesima vlasnika, makar se pod vla
sništvom podrazumjevao i narod. Naše vrijeme je otkrilo predmet 
kao posebnu i samostalnu vrijednost i ukinulo hijerarhiju kojom su 
„trivijalni“ predmeti zaboravljani51.

Razvojem specijalističkih muzeja kao što su muzeji posvećeni 
tehnologiji, prirodnjački i memorijalni muzeji, data je šansa no
vom načinu razmišljanja, predmet kao kontekst i predmet kao trans
fer koncepta dobili su novu važnost. Smisao napredovanja u muzeo
loškom smislu nije dakako revolucionarni prevrat koji ruši tradiciju 
izraslu iz logičnih pretpostavki. Niko ne namerava da ukine Luvr, 
ali mu može proricati transformacije ili prelazak u kulturno isto
rijsko nasleđe kad će i sam da postane svojevrstan muzejski obje
kat. Proces demitizovanja muzejskog objekta, defetišizacija, neće 
biti dakle nasilan proces nego postupno prilagođavanje novim obli
cima muzejske prakse. Sumnjom smo već ukinuli apsolutne kate
gorije jedinstvenosti, originalnosti, nezamjenjivosti predmeta. Uki
danjem apsolutnih kategorija u osobinama muzejskog predmeta 
omogućeno je logično utemeljenje najvažnijim reformskim inova
cijama u muzejskoj praksi i muzeologiji. U razlikovanju esencije i 
egzistencije, forme i materije, ideje i pojedinačnog, postoji već filo
zofsko „opterećenje“ po kojem je predmet samo dokaz našeg za
ostajanja za božjim uzorom, kako bi rekli stari neoplatoničari. 
Manjkav u prividnosti i kao posljedica i ljudske ideje, ili koncepta, 
kako bismo danas rekli. Suočeni s beskonačnom rastegljivošću 
novih gledanja na prirodu muzejskog predmeta, jer, zaista, SVE 
ima pravo da bude muzejski predmet, lako ćemo doći u iskušenje 
da, prema Tomi Akvinskom, prestanemo da smatramo predmete 
nužnim. Sve do sada smo smatrali da jedino egzistencijom pred
meta, izlaganjem njegove fizičke pojavnosti, po čemu stvar jeste, 
možemo pokazati i esenciju, kvalitet predmeta, ono što stvar jeste. 
Ako je, dakle, riječ o ideji, malo će nas zanimati pojedinačno, 
a  više opšti pojmovi koji su, prema naukovanju Avicene, prije 
stvãri, u njima i poslije njih. Stoga nije rijetko da naiđemo danas na 
revolucionarno razmišljanje koje kaže da muzeološki program ne 
treba raditi na osnovu objekata koje posedujemo ili želimo, nego 
na osnovu ideja koje želimo da izrazimo52. Posljedice ovog stava su 
nesagledive. Sakupljanje je područje fizike, ali cilj muzejskog rada, 



250

TOMISLAV ŠOLA

muzejski softver je metafizičkog karaktera. Prelaženje te udaljenosti 
moguće je jedino kreativnošću, a ta činjenica odlučujuća je u raz
mišljanju o muzejima.

Pred logikom velikih brojeva svet se povinuje novim oblicima 
prikupljanja, obrade, uskladištenja i komuniciranja podataka i in
formacija. Istinski muzejski predmet je relevantna informacija čiji 
nosilac i oblik čuvanja zaista može biti trodimenzionalni predmet, 
ali i ne mora. Štaviše, izvjesno je da će rapidno padati procent origi
nalnih, trodimenzionalnih predmeta u radnom procesu muzeja. 
Uz sve rizike koje nosi, tehnologija je čovjeku predstavljala jedino 
moguće rješenje u frustraciji nemoći. Između savršenog holograma 
i predmeta zatvorenog u staklenu vitrinu na sigurnosnoj udaljenosti, 
postoji samo formalna razlika.

Novi oblik bogatstva muzeja sastoji se u informacionom i 
komunikacionom potencijalu, u tehnološkoj sposobnosti, u struč
nom kadru, logičnom i primjerenom muzeološkom programu. Mul
tidisciplinarnost muzeja ili ideja integrisanog muzeja (Ž. A. Rivijer) 
predstavljaju fazu u domišljanju jedne zaista savremene koncepcije 
muzejske prakse u kojoj bi muzej bio u potpunom sudaru s refe
rentnom okolinom. U vijeku Velike tjeskobe Univerzalne ugroženo
sti identiteta, i pred mogućnošću samoubistva, čovječanstvo je sklo
no introspekciji i preispitivanju. Brutalnu samouvjerenost indu
strijske ere, civilizacije drugog talasa, zamjenjuje ambicija za podi
zanjem kvaliteta života. Svijet, pa i njegovi muzeji, traže model 
preživljavanja: nakon Aristarhovog otkrića da Zemlji ne pripada 
nikakvo posebno mjesto u Svemiru čovječanstvo je „pobjeglo“ u ira
cionalnu utopiju. Nakon Kopernika, Galileja i savremenih otkri
ća preostaje nam jedino odrastanje kroz spoznaju. Sofistički 19. vi
jek preferirao je snalaženje u praktičnim stvarima, svrhovitost i efi
kasnost. Pomagao se takođe iracionalnim bjegom kojeg je ostvarivao 
sentimentalnošću i romantikom. Stvarnost je od procjene i kritike 
u muzejima ograđena istorijskim distancama i prisilnim dignitetom 
muzeja. U mehaničkom svijetu se činilo da je obrazovanje kao pri
kupljanje znanja sveopšti lijek čovječanstva.

Međutim, nove potrebe i nove spoznaje mjenjaju svet i muzeje 
u njemu. Custom tehnologija zamjenila je uniformisanu masovnu 
proizvodnju, a novi muzeji otkrili su novi smisao za pojedinosti, 
za mikro situacije, za sadašnjost. Muzej bi među institucijama kul
ture trebalo da bude ono što je, po mišljenju Žida, Prust (Proust) 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

251među pjesnicima: dok ga čitamo počinjemo da primjećujemo po
jedinosti tamo gde nam se sve do tada ukazivala samo hrpa. Sli
jedimo li Židovo razmišljanje saznajemo da Prust nije analitičar 
nego „oseća tako sasvim prirodno“. Poslednja riječ je ispuštena iz 
riječnika muzeja. No, nije tehnologija, nego pristup sopstvenom 
poslanstvu i lažna slika, koju stvaraju svojom selektivnošću, ono što 
tradicionalne muzeje čini ne-prirodnim.

Pomaci o kojima je riječ omogućili su pojavu ekomuzeja u ma
nje-više poznatim okolnostima. Ekomuzej je mutant muzejske vrste, 
verovatan model preživljavanja. To je institucionalizovani oblik kul
turne akcije u zaštiti baštine. Nadilazi ograničenja službenih defi
nicija, određen je u nastanku i funkcionisanju osobinama i  potre
bama environmenta (u širini kako ga definiše Mekluan). Briše gra
nice između institucije i okoline, između kustosa i publike, izme
đu predmeta u muzeju i izvan, između pokretnog i  nepokretnog 
predmeta, između informacije i predmeta. Njegova specijaliza
cija je u sveobuhvatnosti, a dugoročna koncepcija u prilagodljivo
sti. Ekomuzej je muzej po mjeri potreba, muzej koji je manje činje
nica a više proces, koji je manje institucija, a više akcija i reagovanje. 
Zbirka ekomuzeja nije hijerarhijski koncipovana i  predstavlja 
posljedicu aktivne saradnje s okolinom, dakle ne kondicionira je. 
U vrlo aktuelnoj dilemi za „imati“ ili „biti“ on se opredeljuje za 
ovo poslednje. Ekomuzej nije ukras društvene sredine nego njeno 
ogledalo. Njegovi interesi sežu i u budućnost, ali tek u posljedici 
bavljenja prošlošću. Prošlost je u ekomuzeju sve što nije budućnost, 
a sadašnjost je tek pomična crvena crta među tim kategorijama 
vremena. Snagom informacija i komunikacijom, ekomuzej stvara 
informacionu sredinu kojoj su osobine, da parafraziramo, „integralna 
misao, obrazovna intuicija i etičko predosjećanje“53. Za razliku od 
memorije tradicionalnog muzeja, memorija ekomuzeja je kreativna 
i dinamična. Ujedinjena s mnemo-tehnologijom i novim medijima ta 
kreativnost će temeljno mijenjati mjesto muzeja u društvu.

Tek s iskustvom ekomuzeja i početnim teorijskim kapitalom 
njegovih začetnika bilo je moguće tražiti da se područje muzeo
logije proširi na cjelokupno naslijeđe54. Kroz ekomuzeje je ostvaren 
veliki pomak u praksi i filozofiji zaštite nasleđa, redefiniciji muzej
skog objekta i redefiniciji procesa muzealizacije, pa je muzej, ako 
odlučimo da se držimo tog termina, svaka ustanova koja foku
sira, analizira, dovodi u odnos s prošlošću i sadašnjošću i skla



252

TOMISLAV ŠOLA

dišti predmet (ili informaciju). Ponavljajući metodološku grešku 
tradicionalne muzeologije, traženo je da se afirmiše novi pojam 
„ekomuzeologija“55.  No, iskustvo ekomuzeja upire na neke druge 
mogućnosti. Naučna disciplina koja se bavi proučavanjem meto
dologije i tehnika funkcionisanja muzejske ustanove onomastičkom 
logikom se zove muzeografija. Ono što nadilazi praksu širinom 
i dosegom svog koncepta, nadilazi i samu muzejsku instituciju i ima 
za predmet odnos čovjeka prema cjelokupnom kompleksu baštine: 
čuvanje, proučavanje, komuniciranje. „Korisnici“ takvog širokog 
teorijskog pristupa, učesnici te globalne strategije i dogovora nisu 
više samo muzeji. Takav teorijski zaokret priznaje i valorizuje 
stvarnost u kojoj muzeji svom radnom procesu podvrgavaju tek 
mali dio cjelokupnog naslijeđa.

Civilizacija trećeg talasa je holistička i sinoptička, ohrabruje 
sve oblike integracije i zajedništva disciplina pred kompleksnim 
problemima savremenog svijeta. Potrebna nam je teorija koja će 
priznavati i omogućavati tu višestruku zainteresovanost. Od takve 
teorije očekujemo kreativnost, otvorenost, nova pitanja i prostor za 
nove spoznaje koje može obuhvatiti. Tradicionalna muzeologija je 
svojim zatvorenim horizontima pozivala samo na perfekcionizam 
i ukazivala na svoju, u osnovi, muzeografsku prirodu. Njen središnji 
problem je bio institucija i metod djelovanja. Shvatajući da su i sami 
muzeji tek sredstvo, započeli smo reformu institucije, ali i shvatili da 
se predmet bavljenja teorijskog korpusa nalazi u samom fenomenu 
naslijeđa kojem su muzeji, kako je već napomenuto, samo jedan od 
mehanizama. Integralistički pristup fenomenu baštine probija se 
snagom logike u legislativu, u terminologiju, u nazive institucija, 
u  nove inicijative za sinhronizovanim djelovanjem već i na svjet
skom nivou, itd. Upućeni će se lako sjetiti brojnih upotreba termina 
„baština“. Sadašnju razjedinjenost o brizi za baštinu jedan autor 
zove „anomalijom“, zagovarajući „all embracing heritage“, a za sa
dašnje stanje smatra da je „only a historic accident“56. Apeli da se 
u  muzeologiji nađe „theoretical framework“ za „museum move
ment’’57 samo su prepoznavanje problema, ali ne i ukazivanje na rje
šenje. Predmet tradicionalne muzeologije – muzej – više ne postoji 
kao definisana i jasna veličina, tako da je vjerovatno riječ o „heri-
tage movement“ i o „museum transformation“. U logici novog pri
stupa je i podsticajna provokativnost. Predlog terminske konvencije 
heritologija, kao nauke o naslijeđu, ne ponavlja fatalnu bojažljivost 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

253ekomuzeologije koja tim parcijalnim zahtjevom izdaje široku ideju 
eko-muzeja. Novi muzej i muzej budućnosti su negentropijski i pro
tivdjelatni mehanizmi, a ista vitalnost trebalo bi da se očekuje od 
referentne teorije. U odnosu čovjeka prema cjelokupnom naslijeđu 
mora da postoji teorijski korpus sa zadatkom analize i sistemskog 
vođenja akcija. Takva nova teorija koja bi naslijedila muzeologiju 
imala bi osobine svojevrsne heritološke kibernetike. Možda bi takvoj 
nauci polazilo za rukom da uskladi i objedini istom filozofijom 
biblioteke, muzeje, izložbene centre, zavode za restaurisanje, zavo
de za zaštitu spomenika, arhive, kinoteke, ostale oblike čuvanja 
informacija, te medije u djelu koji je heritološki obojen. Već u prvim 
pokušajima takvih sinteza dolazi do izražaja logika zajedništva 
arhivistike, bibliotekarstva, muzeologije (tj. muzeografije), a djelom 
i komunikologije i informatike58. U ovakvom sklopu prisustvo mu
zeja izjednačava se sa informacijskom prirodom muzejskog pred
meta (što je temeljna spoznaja) i komunikacionom prirodom mu
zejske ustanove. Samo, to je tek dio istine. Spremajući se za buduć
nost, muzeji mogu da izaberu nestajanje, pretvaranje u data base 
velikih telematičkih sistema ili se mogu opredjeliti za ulogu jednog 
od najvažnijih mehanizama environmentalne harmonije (a to je ono 
što nam zaista treba).

Nije bez simboličkog značenja da je umjetnik Malro upravo je
dan od najvrsnijih muzeologa. Uz sve pokušane argumente, nje
gov imaginarni muzej predstavlja vrijednost muzeološke ili, bolje, 
heritološke epifanije. Tek to je idealistička, art vizija izvan dosega 
sadašnjem arsenalu teorije i prakse muzeja. Kartezijanski 19. vi-
jek insistirao je na znanju. Nama je danas bliža ambicija stvaranja 
stanja osjetljivosti, svijesti, ili čak savesti o cjelokupnom naslijeđu. 
Svojim pionirskim naporom pokazuju to ekomuzeji. Uostalom, na 
sasvim indikativan način približavaju se međusobno novi oblici 
muzejske prakse i praksa nove umjetnosti. Umjetnost u oblicima 
iznad puke igre i dekoracije ima, kao i muzeji, ambiciju da pronađe 
odgovore na vječna pitanja (ko smo, odakle smo i  kuda idemo?), 
i  to s istog polazišta (identitet) istom sposobnošću (kreativnost) 
i istim metodom (interpretacija). Kao i umjetnost, novi muzej ima 
obavezu na neku opštu odgovornost koja stoji u ime objektivnosti, 
ali je svojom protivdjelatnom prirodom, svojom vezanošću za 
određeni identitet i prilagodljivošću, u stvari kreativan i u osnovi, 
subjektivan medij. Otkrili smo, naravno, da prezentacija prošlosti 



254

TOMISLAV ŠOLA

kroz sakupljanje slučajnih ostataka ili kroz namerni odabir nije me
tod objektivnosti nego prisila mogućeg. U mrtvom svijetu muzej
skih predmeta samo je oblik umjetničke kreativnosti u stanju da 
proizvede žive slike u duhu. Plemenita muzejska komunikacija uvi
jek je uspjevala da ostvari izvjestan višak vrijednosti, oblik poet
skog doživljaja koji je i jedini osnov za sve očekivane efekte takve 
komunikacije. Kao što je površina kruga izračunljiva samo tzv. me
todom iscrpljivanja, pomoću iracionalnog broja, tako je karakter 
i iskustvo baštine moguće komunicirati jedino uvođenjem iracio
nalnog faktora umjetničke kreativnosti. U savremenoj komunikaciji 
u muzejima, prepoznatljivi su elementi magije (izložbene tehnike, 
novi mediji), religije (muzejski fetišizam, epifanijski karakter mu
zejske poruke), društvene organizacije, igre (konvencije, pravila, 
društveni događaji) itd. To su elementi sinkretičke, paraumjetničke 
komunikacije koja nas u smislu Mekluanovih ideja vraća u totalnu 
komunikaciju primitivnog društva. Pokušaji definisanja karaktera 
ekomuzeja svojim humanizmom i sveobuhvatnošću liče na nastoja
nja definisanja umjetnosti59, a rasni, novi muzeološki iskaz ima 
osobine poetskog saopštenja60. Savršena, plemenita memorija, mu
zeja ili muzejima sličnih društvenih mehanizama, i nesputana, 
umjetnička kreativnost imaju u visoko-tehnologizovanoj medijskoj 
sredini daleku tačku konvergencije: totalni muzej. To je konačno 
„ukidanje“ muzeja njegovom potpunom afirmacijom, a realizacija 
nove muzeološke poruke.

Reference
1  Reflections on Communication’s by some Scandinavians. Stockholm: Nor-

diska Museet, Kungl. Boktryokeriet PA Norstedt et Soner, 1974, 11.
2  Toffler, The Third Wave.
3  Wittlin, The Museum: Its History, 185.
4  Prije nekoliko godina u Jordanu je osnovan Muzej moderne umjetnosti s 

ambicijom da se pojavi i na tržištu umjetnina radi uspostavljanja zbirki.
5  Muzej moderne umjetnosti u Teheranu, osnovan neposredno prije revo-

lucije bio je meta izuzetno žučnih osporavanja u Iranu, a nakon prevrata je 
ukinut kao simbol otuđenja nacije. Bila je riječ o kulturološkom modelu koji 
je instaliran i ekspertskim učestvovanjem stručnjaka preko ICOM-a.

6  Beneš, „Audio-visual Media in Museums“, 120.
7  Museum Magic.
8  Animatronički likovi su modeli koji govore i „kreću“ se poput originala. 

Najpoznatiji animatronički uspjeh je lik Abrahama Linkolna. Izvjesna kič oso-



PREMA TOTALNOM MUZEJU

255bina i, dakako, nesavršenost, još uvijek vrlo smetaju. Pokušaj imitacije prirode 
mehaničko-elektronskim sredstvima ima ograničen domet, ali će zato čista 
elektronika tehnikama kao holografija (osnažena kompjuterskim programom 
i audio komponentom) načiniti krajnju revoluciju.

9  Poznata nam je putujuća izložba „predstavljenih“ predmeta iz Kijevskog 
muzeja.

10  Šola, T. Imax, 1983.
11  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novembre/Decembre 1981)
12  Ibid., 19.
13  Ibid.
14  Paralelno s ovim tekstom nastajao je rukopis o vrlo konkretnim up-

otrebnim vrijednostima AV medija u muzejskom radnom procesu.
15  McLuhan and Fiore, The Medium is the Message.
16  Michael Evans, „Can Television Teach?“, Visual Education (August/Sep-

tember 1978): 34–35.
17  Margaret Ošer je američki stručnjak; napravila je analizu po muzejima 

svijeta o upotrebi audio-vizuelnih sredstava. Pisac je mnogih članaka na tu 
temu.

18  Musées, imagination et education. Musées et Monuments 15. (Paris: 
UNESCO, 1973) 91.

19  Videoscope 1, no. 3 (1977).
20  Kimmis Hendrick, „Film in Museums“, The Christian Science Monitor 

(Boston, October 1971).
21  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 23.
22  Bob Marshall, Audio-visual Aids: A Simple Guide to their Use in Muse-

ums and Art Galleries (Plymouth: Plymouth College of Art and Design, AVTE 
Department 1978).

23  Ibid.; Evans, „Can Television Teach?“, F. N. Antiope: „Extensions“, Sono-
vision (Paris 1978): 6.

24  F. N. Antiope, „Extensions“, 6.
25  Ibid.
26  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 12.
27  F. N. Antiope: „Extensions“, 62.
28  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 22.
29  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 3; F. N. Anti-

ope: „Extensions.“
30  Problèmes Audiovisuels no. 4 (Novémbre/Decembre 1981): 1.
31  Nora et Minc, L’informatisation de la société, 29.
32  Ibid., 115.
33  Ibid., 49.
34  Ross, „Search for Tomorrow“, 57.
35  Tomislav Šola, ICOFOM 1982. Paris (vidi bibliografiju). Takođe: In-

formatologia Yugoslavica, 1983. (vidi bibliografiju) Takođe: Koncepcija 
savremene muzeologije, Museum, 1985.

36  Ideje se nalaze najvećim dijelom u umnoženim beleškama za predavan-
ja; tamo je i nekoliko definicija muzeja, ekomuzeja i muzeologije.



256

TOMISLAV ŠOLA

37  Zbyněk. Z. Stránsky, „A Proposal of Orientation of Future Activities of 
the International Committee for Museology“, umnoženo za godišnji sastanak 
ICOFOM-a održan u Parizu 1982.

38  Tomislav Šola, „Prema suvremenoj koncepciji muzeologije„, Informato-
logia Yugoslavica no. 15 (1983)

39  Stránsky, „A Proposal of Orientation“.
40  Eisenbeis, „Elements for a Sociology of Museums“, 110–119.
41  Gazette 11, no. 2 (Ottava, Spring 1978).
42  Elis Burcaw, MuWoP no. 2 (1981): 29–30; Maria Manuela da Mota, 

„Musée ou musées? Réflexions sur une métamuséologie“ (paper presented at 
the ICOFOM Symposium The System of Museology and Interdisciplinarity, 
Paris, August 1982); Stránsky, „A Proposal of Orientation“.

43  Stránsky, „System of Museology“ (paper presented at the ICOFOM 
Symposium on The System of Museology and Interdisciplinarity, Paris, Au-
gust 1982).

44  Vinoš Sofka, „Museology – Systems, Systematics, Relations in the Light 
of MuWoP contributions“, umnoženo za godišnji sastanak ICOFOM-a održan 
u Parizu 1982.

45  Stránsky, „The Interdisciplinary Character“ (prilog za savetovanje ICO-
FOM-a u Parizu 1982); Maria Manuela Mota, „Musée ou musées?“.

46  Anton Bauer, Muzeologija u teoriji i praksi, Informatica museologica 
(April 1971)

47  Tibor Sekelj, MuWoP no. 2 (1981): 60–62.
48  The System of Museology and Interdisciplinarity, Fifth ICOFOM Sympo-

sium, Paris 1982.
49  Museums, Territory, Society: New Tendencies-New Practices, ICOFOM 

Symposium, London, July, 1983.
50  Glusberg, Cool and Hot Museums.
51  Alternativna institucija „Antimuzej“ Vladimira Dodiga Trokuta, Za-

greb, Jugoslavija.
52  Veillard, „Le musée d’histoire, Musée de Combat“.
53  Harlan Cleveland, „Informacija kao prirodno dobro“. Pregled no. 223 

(Beograd 1983).
54  Tomislav Šola, „A Contribution to a Possible Definition of Museology“ 

(paper presented at the ICOFOM Symposium The System of Museology and 
Interdisciplinarity, Paris, August 1982).

55  André Desvallées, „Les ecomusées“, (paper presented at the ICOFOM 
Symposium Museums, Territory, Society, London, 1983.

56  Geoffrey Stansfield, „The Development of Environmental Recording by 
Museums“, MDA Information 8, no. 4 (Duxford, Winter 1984).

57  Klaus Schreiner, „Museology – Theses„ (paper presented at the ICO-
FOM Symposium Museums, Territory, Society, London, 1983).

58  Ivo Maroević, „Predmet muzeologije u okviru teorijske jezgre infor-
macijskih znanosti“, Informatica museologica no. 1–3 (1984): 3–5.

59  Nekoliko definicija koje je ponudio Žorž Anri Rivijer.
60  Veillard, „Le musée d’histoire, Musée de Combat“.



PRILOZI





PREMA TOTALNOM MUZEJU

259BIBLIOGRAFIJA

AASLH Audiovisual Project Releases Three New Units. History News 31, 
no. 3 (Nashville, March 1976): 55–59.

Alderson, William T. and Shirley P Low. Interpretarion of Historic Sites. 
Nashville: American Association for State and Local History, 1976.

Alt, M. B. “Improving Audio-visual Presentations.” Curator 22, no. 2 (June 
1979): 85–95. 

Arlen, Michael J. Thirty seconds. New York: Farrar, Strauss and Giroux, 
1980. 

Arlen, Michael J. The Camera Age: Essays on Television. New York: Farrar, 
Strauss and Giroux, 1981.

Altin, Aimee and Edeen Martin. “A Self-guide to Self-guides.” (MAT – 
Museum Education Graduates, 1976.)

Arnell, Ulla, Inger Hammer and Göran Mylof. Going to Exhibitions. Stock-
holm: Riksutställningar, 1976 

Ashmann, G. ”Drahtlose Führungen im Museum - Erfahrungen mit dem 
Gidophon.” In Die Praxis der Museumdidaktik. Bericht uber ein internationales 
Seminar der Deutschen UNESCO-Kommission 21. Veranstaltet in Zusamenar-
beit mit dem Museum Folkwang von 23. bis 26. November 1971, Essen, Pulla-
ch/München. Köln: Verlag Dokumentation für Deutschen UNESCO-Kommis-
sion, 1974.

Association Releases Tapes: New Audio-visual Training Units Ready for 
Loan. History News 29, no. 2 (Nashville, February 1974). 

Atkinson, Norman J. and John N. Atkinson. Modern Teaching Aids. Lon-
don: McDonald and Evans, 1975. 

Aubert, M. F. ”Une cellule audio-visuelle a la Direction des Musées de 
France”. Musées et collections publique de France 124, no. 4 (1973): 196–197. 

Audio-Visual Education in Encyclopaedia Britannica. 
”Audiovisuel et Culture. Une communication naturelle.” Culture et Com-

munication no. 13 (Janvier 1979): 42–47. 
The Audio-Visual Equipment Directory. Eighteenth Edition. Fairfax: Nation-

al Audio-Visual Association, 1972. 
Audiovisuella hjälpmedel i museerna. En rapport Smanställd av Jan 

Hjorth. Svenska Museer no. 2 (1972): 44–53. 
Balle, Francis. Média et société. Paris: Montchrestien, 1980.
Banach, Jerzy. ”Die Anwendung von Filmen zur Einführung in Sammlun-

gen oder Ausstellungen.“ In Die Praxis der Museumdidaktik. Bericht uber ein 
internationales Seminar der Deutschen UNESCO-Kommission 21. Veranstaltet 
in Zusamenarbeit mit dem Museum Folkwang von 23. bis 26. November 1971, 



260

TOMISLAV ŠOLA

Essen, Pullach/Munchen. Köln: Verlag Dokumentation für Deutschen UNES-
CO-Kommission, 1974. 

Banasik, Tadeusz. ”Rola filmu w pracy oswiatowei museów.“ Muzealnictwa 
no. 11 (1963): 144–154.

Barbolini, Armandi Marina, Daniela Nasi e Maria Canova. Museo come 
scuola; risultati di un’esperienza. Museo Civico Archeologico di Modena. Mod-
ena: Comune di Modena, 1976.

Barnard, Patricia. “Problems and Techniques in Producing Museums Pro-
grams.” In Television Section. Production, Programming of Television: Procee-
dings of the Annual Meeting of the AAM, 1966. 

Barrett, William. The Illusion of Technique: A Search for Meaning in a Tech-
nological Civilization. New York: Anchor Press/Doubleday, 1978. 

Baudouin, F. ”Séminaire International sur l’activité éducative au Musée à 
Essen, Allemagne.” Vie des Musées no. 22 (Février 1972): 13–22. 

Bauer, Antun. „Muzejska propaganda i povremene muzejske izložbe.“ Mu-
zeologija no.2. (1953): 69–99.

Bauer, Antun. „Muzejska pedagogija.“ Muzeologija no. 17 (1975):101–111.
Bauer, Antun. „Muzejski predmet kao subjekt i objekt u izložbenom pros-

toru u historijskim muzejima i zbirkama.“ Zbornik istorijskog muzeja Srbije 
no. 13–14 (Beograd 1977). 

Bauer, Antun. “Prva pariška revolucija u muzeologiji.“ Zbornik radova Mu-
zeja revolucije BiH god. 2, no. 2 (1976). 

Bazin, Germain. The Museum Age. New York: Universe Books, 1967. 
Beatow, W. G. “Museum Education and Closed-Circuit Television.” Muse-

ums Journal 67, no. 2 (London, September 1967): 129–134.
Bedu, Michel. Interview de M. François Mariet. “Actualité de M. McLuhan. 

McLuhan par les énseignants français,” Media no. 2 (Paris, Juin 1978): 12–14.
Bedu, Michel. “Le livre du trimestre d’oeil à oreille”. Media no. 2 (Juin 

1978): 9–11.
Bell, Daniel. The Coming of Post-industrial Society. New York: Basic Books, 

1973. 
Bellone, Roger. “Super super – 8”. Le Monde (Paris) Mars 26, 1977.
Bellos Alexandra, Rubin Peter and Terry Sharp. “Video Lab: Home Made 

TV. Making Video Tape as an Educational Programs.” Museum News 55, no. 3 
(January/February 1978): 75–80.

Bellow, Corinne. “Museum Public Relations.” ICOM News 29, no. 1–2 
(1976): 32–37. 

Beneš, Josef. “Audio-visual Media in Museums.” Museum (Paris) 28, no. 2 
(1976): 121–124. 

Benoist, Luc. Musées et muséologie. (series «Que sais-je?» no. 904) Paris: 
Presses Universitaires de France, 1971. 

Berger, René. “Le Contre-défi de la vidéo.” Introduction par René Berger 
pour la exposition Art vidéo: Recherches et expériences aux Portes de la Suisse 
à Paris. Paris, 1976. 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

261Bergmann, Eugene. ”Letter to the Editor: Audio-Visual vs. Traditional Ex-
hibits”. Curator 19, no. 1 (March 1976): 87–88. 

Bežen, Ante. „Premalo korišten medij; film u školi.“ Vjesnik, (Zagreb) 5. 
septembar 1979.

Blery, Ginette. “L’audiovisuel à l’Éducation nationale... ou charrue avant les 
bœufs.” Sonovision no. 207 (Juillet/Aout 1978): 27–28. 

Blery, Ginette. ”Les bases scientifiques de l’audiovisuel”. Sonovision, no. 213 
(Février 1979): 20–22. 

Blery, Ginette. ”La lecture passe pour l’oreille.” Sonovision (Marc 1979): 
17–18. 

Bodnar, John. “Hacking Full Use of TV Equipment.” Visual Education 
(London, June 1978): 23–24.

Boorstin, Daniel J. The Republic of Technology: Reflections on our Future 
Community. New York: Harper and Row, 1978. 

Bordaz, Robert. Le Centre Pompidou: une nouvelle culture. Paris: Éditions 
Ramsay, 1977.

Bourdieu, Pierre et Alain Darbel. L’amour de l’art. Les Musées d’art euro-
péens et leur public. Paris: Les Éditions de Minuit, 1969.

Bourron, Yves. Audiovisuel: pédagogie et communication. Paris: Éditions 
d’Organisation, 1980. 

Bowles, Edmund A. “The Marriage of Museums and Technology.“ Muse-
um News 51, no. 8 (April 1973): 35–36. 

Bowman, Ruth. “Media: Plugging into the Primary Audience.” Museum 
News 56, no. 5 (May/June 1978): 49–54.

Bowman, Ruth. “Plugging into the Primary Audience: Audio-Visual Uni-
versity Courses.” Museum News 56, no. 5 (May/June 1978): 57–59.

Bronowski, J. The Ascent of Man. London: BBC, 1973. 
Brown, H. D. “Museums and Radio.” Museum (Paris) 2, no. 4 (1949): 238–

246. 
Bryan, Courtland D. B. The National Air and Space Museum. New York: H. 

N. Abrams, 1979. 
Bunning, Richard L. “A Perspective on the Museum’s Role in Community 

Adult Education.” Curator 17, no. 1 (March 1974): 56–63.
Burcaw, G. Ellis. Introduction to Museum Work. Nashville: American Asso-

ciation for State and Local History, 1975.
Bureau, Jacques. L’ère logique. Paris: Robert Laffont, 1969. 
Burkhart, Joann Roe. “Audio Cartridges in Museums.” Curator 20, no. 3 

(September 1977): 181–184. 
Burns, Ned J. “History of Dioramas.” Museum News 17 (February 15, 

1940): 8–12. 
Burns, William A. “Personnel and Programs in Museum Education.” Mu-

seum News 35 (January 1, 1958): 3–6 
Burns, William A. Your Future in Museums. New York, N.Y.: Richard Ros-

en Press Inc., 1967. 



262

TOMISLAV ŠOLA

Bussers, H. Compte rendu de la Ŕeunion de l’ICOM, tenue à Amsterdam 
du 6 au11 novembre 1972. Vie des Musées no. 23–24 (Mariemont, Decembre 
1972 – Avril 1973): 15–16.

Camargo e Almeida Moro, F. de. Organización de un programa educativo 
para los museos: El Salvador - (misión) 15 de Noviembre - 15 de Diciembre de 
1974. UNESCO documents (FMR/SHC/MS/75/130). UNESCO: 1975.El Sal-
vador.

Cameron, Duncan. F. “A Viewpoint: The Museum as a Communications 
System and Implications for Museum Education.” Curator 11, no. 1 (Decem-
ber 1968): 33–40.

Cameron, Duncan F, ed. Are Art Galleries Obsolete? A report of the Procee-
dings of a Seminar 2 organized by the Art Gallery of Ontario and supported by 
a grant from the Province of Ontario Council for the Arts, Ontario, January 31, 
1968 to February 3, 1969. Toronto: Peter Martin Associates Lim., 1969.

Cameron, Duncan F. “Museums for Moderns.” UNESCO Courier 23, no. 
10 (1970): 22–26. 

Cameron, Duncan F. “The Museum: a Temple or the Forum.” Curator 14, 
no. 1 (March 1971): 11–24. 

Candler, G. M. “The New Education Center.” America in Britain 13, no. 2 
(1975): 4–8.

Caver, Katy. “Practically Speaking.” History News 34, no. 4 (Nashville, April 
1979): 114–115.

Chhabra, B. Ch. Museums and Democracy. New Delhi, 1955. 
Chapman, R. “Audiovisual - Is it Cost Effective.” Museum News no 20 (New 

York 1981): 5–6.
Chedister, Ron. “Museums Audio-Visuals, or ‘Play it Again, Sam’.” Museum 

News 50, no. 6 (Washington, February 1972): 32–35.
Clay, George R. “Do Museums Educate?” Museum News 39, no. 2 (New 

York, October 1960): 36–40.
Cole, Rona and Robert Reed. “The Guernsey Museum and Art Gallery: a 

New Museum in Channel Islands.” Museums Journal 75, no. 3 (London, De-
cember 1978): 126–128.

Combalia Dexeus, Victoria. “Acerca de los video-tapes.” Estudios Pro-Arte 
no. 4 (Barcelona, Octubre/Diciembre 1975): 69–73.

Community Action in the Cultural Sector. Commission Communication to 
the Council sent on 22 November 1977. COM (77) 560 final, 2 December 1977. 
Bulletin of the European Communities, supplement 6/77. Paris, 1978.

Contreras, Eduardo, James Larson, John E. Mayo, et al. Cross-cultural bro-
adcasting, (Reports and Papers on Mass Communication 77) Paris: UNESCO, 
1976.

Cornish, Edward, ed. with the members of The World Future Society. The 
study of the Future: an Introduction to the Art and Science of Understanding 
and Shaping Tomorrow’s World. Washington, D. C.: The Society, 1977. 

Cutler, Robert. “Audio Interpretation and Tours in Continuity.” The Visitor 
(January/February 1975)” 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

263Čollák, Peter. “Múzeum a zvukový zaznam.” Múzeum 22, no. 3–4 (1977): 
40–45. 

Dajn, Roul van. Towards a new Moral Revolution. Message of a Wise Ka-
bouter. London: Duckworth and Co., 1972.

Davis, Denis K. and Stanley J. Baran. Mass Communication and Everyday 
Life: A Perspective on Theory and Effects. Belmont (California): Wadsworth, 
1981. 

Dawes, Colin V. “Audio-Visual Displays for Small Museums.” Museums Jo-
urnal 78, no. 2 (London, September 1978): 61–62.

Degen, Carl and Paula. “A V.” History News 31, no. 5 (Nashville, May 1976): 
97–105.

Degen, Carl. “AV: Producing Audio-Visual Programs.” History News 31, no. 
8 (Nashville, August 1976): 151–159. 

Degen, Carl and Paula. “A V: Selection of a Producer of the Audio-Visual 
Program.” History News 31, no. 12 (Nashville, December 1976): 255–256.

Dobin, Michael. “The Race for Media Space.” Museum News 52, no. 3 (No-
vember 1973): 21–28.

Ducrocq, Albert. Vers une société de communication. Paris: Hachette, 1981. 
Dove, Jack. The Audio – Visual: The Availability and Exploration of Non-

print Material with Special Reference to Libraries. London: Andre Deutsch Ltd., 
1975.

Dubos, René and Kenneth E. Boulding. “The Future of Museums: an Out-
side View.” Museum News 52, no. 2 (Washington, October 1973): 50–52. 

Eden, Philip. The Listening Post (a new audio-guide device). Museums Jo-
urnal 78, no. 3 (London, December 1978). 

L’éducation permanente, un cadre pour l’éducation récurrente: théorie et pra-
tique. Strassbourg: Conseil de l’Europe, 1975.

Eisenbeis, Manfred. ”Elements for a Sociology of Museums.” Museum 
(Paris) 24, no. 2 (1972):110–117.

Encyclopaedia of Computer Science. 1st ed., Anthony Ralston, ed. New 
York: Petrocelli and Charter, 1976. 

Enquête sur les mesures adoptées par les réseaux férroviaires européens pou 
assurer la preservation des objects et documents de valeur historique. Paris: UIC 
et IATM, 1975. 

Equipment for Audio Visual Aids and Price Guide. NCAVE/EFVA, yearly. 
Evans, I. M. “Specimens or People: a Question of Communication.” Muse-

ums Journal 69, no. 3 (London, December 1969): 107–109.
Evans, Michael. “Can Television Teach?” Visual Education (London, Au-

gust/September 1978): 34–35. 
Evans, T. Audio Visual Aids, an Introduction. NCAVE/EFVA, 1973.
“Évolution du parc audiovisuel le second degré.” Sonovision no. 203 (Mars 

1978): 17.
Extension Program Development and Services. National Gallery of Art (U. 

S.) Annual Report 1975, Washington, 1976, p. 50–51.



264

TOMISLAV ŠOLA

Fagaly, William, Gilbert Wright and Frederick Dockstater. “Thought and 
the Audio-Visual Revolution.“ Museum News 56, no. 5 (January 1973): 13–14.

Faivre d’Arcier, Bernard. ”Qu’est ce que l’Institut National de l’audio-visuel 
? Création audiovisuelle et communication sociale.” Culture et Communication 
no. 10 (Octobre 1978): 47–54.

Fare scuola al Museo. Dialoghi con ragazzi delle scuole elementari e medie di 
Milano sulle opere d’arte. Milano: Associazione Amici del Poldi Pezzoli, 1976.

Fernsehen und Museum. Bericht über ein Seminar, das von der Deutschen 
UNESCO-Kommission mit Unterstützung der UNESCO sowie in Zusamme-
narbeit mit dem Museum Folkwang und dem Deutschen National komitee des 
Internationalen Museumstrates vom 21. bis 24. Januar 1969, im Museum Fol-
kwang Essen veranstaltet wurde. Köln: Deutsche UNESCO-Kommission, 1970.

Film im Museum. Bericht über ein Seminar, das von der Deutschen UNES-
CO-Kommission 2, von 11. bis 14. October 1966, im Museum Folkwang Essen 
veranstaltet wurde. Köln: Deutsche UNESCO-Kommission, 1967.

”Filmtjänst? Filmutbildning? Videografer?“ Svenska museer no. 2 (1976): 
50–54.

Finley, Ian. “The Next Ten Years.” Museums Journal 70, no. 3 (London, De-
cember 1970): 100–102.

F. N. ”Choix d’une camera.” Sonovision no. 198 (Octobre 1977): 62–63.
F. N. ”Prospective audiovisuelle l’an 2000 dans 5 ans?” Sonovision no. 217 

(Juin 1979): 38–43.
Fleming, Malcolm. “Perceptual Principles and Audio Visual Practices”. AV 

Communication Review 12, no. 1 (Spring 1964): 75–87.
Franceschini, Jane. “Audience Research. Solving the Visitor Identity Crisis.” 

Gazette 10, no. 4 (February 1977): 36–37.
Frerre, Elizabeth and Robin Jones. “Like it was Like It Is.” Curator 13, no. 2 

(Jun 1970): 153–164.
Frese, H. H. ”L’éducation permanente - rêve ou cauchemar?.” Éducation et 

Culture no. 19 (1972): 9–13.
Friedlander, Renate. “Creative Encounter with Museums. Experiment of 

the Cologne Museums Educational Service. Museums which are Learning 
How to Live.” Museum (Paris) 28, no. 1 (1976): 15–28.

Fukuda, Shigeru. “Training for the Museum Profession.” Paper presented 
to the Regional Seminar on the Adaptations of Museums in Asia to the Needs 
of the Modern World, Tokyo and Kyoto, March 22–27, 1976.

Fulchignoni, Enrico. La Civilisation de l’image, ou les Boîtes de Pandore. 
Paris: Petite bibliotèque Payot, 1972.

Friedman, Renée. “The Museum-Media Contractor Relationship.” Muse-
um News 57, (March/April 1979): 17–19.

Funke, Mary Louise. “Mass Education and the Visual Arts.” Curator 12, no. 
1 (February 1969): 60–65.

Gall, Günther. ”Überlegungen zu Audiovisionanlagen.“ In Die Praxis der 
Museumdidaktik. Bericht uber ein internationales Seminar der Deutschen UNE-
SCO-Kommission 21. Veranstaltet in Zusamenarbeit mit dem Museum Fol-



PREMA TOTALNOM MUZEJU

265kwang von 23. bis 26. November 1971, Essen, Pullach/Munchen. Köln: Verlag 
Dokumentation für Deutschen UNESCO-Kommission, 1974.

Le Gall, A. et al. Problèmes actuels de la démocratisation des enseignements 
secondaire et supérieur. Paris: UNESCO, 1973. 

Gates, Jay. “TV from the Gallery. Educational TV Programm.“ Museum 
News 54, no. 2 (November/December 1975): 48–50.

George, Frank H. ed. Science Fact: Astounding and Exciting Developments 
that will Transform your Life. New York: Sterling Publ. Co., 1978.

Gilborn, Craig A. “Filmstrips and Slides.” Museum News 46, no. 2 (Octo-
ber 1967): 24–31. 

Gilborn, Craig. “Words and Machines: The Denial of Experience.” Muse-
um News 47, no. 2 (September 1968): 

Giraudy, Daniele et Henri Bouilht. Le musée et la vie. Paris: La Documen-
tation Française, 1977. 

Gorbey, Ken. “Video Standardization for New Zealand Museums. 
AGMANZ News 6, no. 4 (November 1975): 85–86.

Grier, H. D. M. “Television Experiments in American Art Museums.” Mu-
seum 2, no. 4 (Paris, 1949): 247–252.

Grove, Richard. “You Don’t Need a Weatherman to Tell Which Way One 
Wind’s Slowing.” Museum News 52, no. 9 (June 1974): 33–34. 

Grupa autora. Televizija danas. Bit International no.8/9 (1972) 
Guide Pratique de la vidéo Légère. Paris: INA, CNDP. La Documentation 

Française, 1979.
Haesaerts, Paul. “The Opportunities and Problems in Making Films about 

Museums.” In Museums, Film and Television: Proceedings of the Meeting of 
experts under the auspices of UNESCO, Brussels, July 8–11, 1958. Brussels: 
UNESCO, 1958.

Hands - On Museums, Partners in Learning. A report from Educational Fa-
cilities laboratories, 1975. Educational Facilities Laboratories, 1975.

Haque, dr Enamul. “Museums and the Concept of Interdisciplinarity.” Pa-
per presented to the Regional Seminar on the Adaptations of Museums in Asia 
to the Needs of the Modern World, Tokyo and Kyoto, March 22–27, 1976.

Harrison, Molly. “Education in Museums.” In The Organization of Muse-
ums. Practical Advice. Museums and Monuments 9 (1960): 81–92. 

Hendon, William S. Analyzing an Art Museum. New York: Praeger Pub-
lishers, 1979. Hendrick, Kimmis. “Film in Museums.” An Art Series Intend-
ed for All Begins in “Museum Without Walls”. The Christian Science Monitor 
(Boston), October 4, 1971. 

Hightower, John B. “Are Art Galleries Obsolete?” Curator 12, no. 1 (Febru-
ary 1969): 9–13.

Hjorth, Jan. ”Tru och kulturen inget kultru att vanta“. Svenska museer no. 3 
(1975): 88–90. 

Hjorth, Jan. “Film och TV pa museerama”. Svenska museer no. 3 (1974): 
71–75.



266

TOMISLAV ŠOLA

Hooper, Richard. “The Museum - Medium of Immediacy”. Nieuwsbulletin 
van de KNOB no. 1 (Amsterdam, Jan. 1973): 1–7. 

Howard, James F. and Sylvia L. Marchant. “Electragraphics: At the Groen-
ville County Museum of Art”. SEMC Notes 13 (1972): 19–24.

Hudson, Kenneth. Museums for the 1980’s. A Survey of the World Trends. 
(Foreword by Georges Henry Rivière). Paris: UNESCO and London: Mac-
millan Press, 1977. 

Hume, Robert M. “Progressive Innovations: The Director’s Viewpoint”. Cu-
rator 12, no. 1 (February 1969): 14–18. 

Hunt, Albert. The Language of Television: Uses and Abuses. London: E. 
Methuen, 1981. 

IAMCR - Mass media and national cultures: a conference report and inter-
national bibliography. Leicester, Centre for Mass Communication Research, 
Univ. of Leicester, 1980. 

Indagine sulla didattica dei beni culturalli in Lombardia. Centro fra ricerca-
tori per i beni culturalli in Lombardia. Milano: Unicopli, 1977. 

INA - BETEA. (étude no. 3/1977.) Connaftre le matériel, BETEA. Media 
(Paris) no. 4 (Decembre 1978): 8–12. 

INA - BETEA. (étude no. 3/1977.) Connaftre le matérial, comment prépar-
er, entretenir et réparer les matériels audio-visuels. Media (Paris) no. 3 (Sep-
tembre 1978): 7–9. 

Informacija i dokumentacija u kulturi; planiranje razvoja. tekstovi sa sav-
jetovanja i dokumenti o djelovanju INDOK službe. Zagreb: Zavod za kulturu 
Hrvatske, 1976. 

Interpretation. Compiled by Rosemary S. Reese. Edited by Frederick L. 
Rath, Jr. & Merrilyn Rogers O’Connel. Nashville, American Association for 
State and Local History, 1978. (A bibliography on historical organization prac-
tices, v. 3) 

Jamieson Hall, Kathleen. The Interplay of Influence: Mass Media and their 
Publics in News, Advertising, Politics. Belmont (California): Wadsworth, 1983. 

Jelinek, Jan. “The Modern, Living Museum.” Museum 27, no. 2 (Paris, 
1975): 52–60.

Jolly, Brad. “Available and Affordable. Video for the Historical Society.” Hi-
story News 35, no. 3 (Nashville, March 1980): 15–17. 

Jug, Jurij. „Funkcija tehničkih i specijalnih muzeja u obrazovanju odraslih 
u SFRJ.“ Muzeologija no. 16 (1974): 1–132. 

Kahn, Herman. The Coming Boom: Economic, Political and Social. New 
York: Simon and Schuster, 1982. 

Karloff, Michael. Cinéma Super 8 et Video légère. Paris: Denoël, 1980. (Coll: 
Connaissance et Technique). 

Katai, Ferenc. “Le magnetoscope et la communication universalle”. Sonovi-
sion n. 206 (Juin 1978): 58–60. 

Katzen, Ivan. “Form us. Function”. Museum News 55, no. 4 (March/April 
1977): 43–48. 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

267Katzive, David. ”Museums Enter Video Generation.“ Museum News 51, 
no. 5 (January 1973): 20–24. 

Keck, Sheldon. “A Little Training Can be a Dangerous Thing.” Museum 
News 52, no. 4 (December 1973): 40–42. 

Kenyon, Frederic George. Museums and National Life. Oxford: The Clar-
endon Press, 1927. 

Kingsley, Brandt. “Children in Museums: a Bibliography”. In Children in 
Museums: Proceedings of the International Symposium of the Office of Museum 
Programs, Smithsonian Institution in cooperation with National Gallery of Art, 
Washington, October 28–31, 1979. Washington D. C.: Smithsonian Institution, 
Office of Museum Programs, 1979. 

Kommunikation über Sateliten. Vortrage des am 23–24 Oktober 1980 im 
München abgehaltenen Kongresses.= Communication via Satellites: technical 
and political questions concerning a new medium. Proceedings of a Congress 
held in Munich, October 23–24, 1980. Berlin: Springer Verlag Gmbh and New 
York: Heidelberg, 1981.

Kopp, Peter F. ”Erfahrungen mit auditiv en geräten im Museum.“ Informa-
tion VMS/AMS no. 17 (December 1976): 16–17.

Kramer, Edward J. J. and Thomas R. Lewis. “Comparison of Visual and 
Non-visual Listening”. Journal of Communications 1, no. 2 (November 1951): 
16–20. 

Krepels, Rick. “To Tell a Story. Interpretation on a National Scale. (Divi-
sion of audio-visual arts, National Park Service.) Museum News 48, no. 7 
(March 1970): 42–45.

Krizas, Anthony T. Encyclopaedia of Information Systems and Services, 
Gale, 1980. 

Lacan, Jean François. ”Moyens de production audiovisuelle. Quelques 
équipements types”. Sonovision no. 190 (Janvier 1977): 39–42. 

Lacan, Jean François. ”Videodisque: De l’utopia a la realito.” Sonovision no. 
190 (Janvier): 1977. 

Lacan, Jean François. “La video à l’école.” Sonovision no. 191 (Février 
1977).

Lacan, Jean François. “Vidéocasette: La Deuxième Vague Atteint la France”. 
Sonovision no. 204 (Avril 1978): 29–33.

Lacan, Jean François. ”Le centre av do Paris VIII. Un outil polyvalent et re-
modelé.” Sonovision no. 210 (Novembre 1978): 21–25.

Laird, Dugan. A User’s Look at the Audio-Visual World (2nd edition). Fair-
fax, Va: National Audio-Visual Association, Inc., 1974.

Lambert Jean, ed. The Bibliography of Museum and Art Gallery Publications 
and Audio-Visual Aids in Great Britain and Ireland, 1977. Cambridge: Chadw-
yck-Healey, 1978.

Lewis, Marten. “Stop, Look, and Listen! Electronic techniques for inter-
pretation”/Arrêtez! Écoutez! Regardez! L’interpretation a l’aide de la technique 
electronique.” In Proceedings of the 1974 Annual Conference of the Canadian 
Museums Association/ Actes de la réunion annuelle de 1974 de la Association 



268

TOMISLAV ŠOLA

des musées canadiens, St. John’s, Canada, 1974. St. John’s Nfld.: Province of 
Newfoundland, 1974.

Lillys, William. “Museum TV: its Genesis.” Museum News 51, no. 5 (Janu-
ary 1973): 15–19.

Luhde, Ernest T. “Television and the Museum.“ Museum News 128 (Febru-
ary 1, 1951): 7–8.

MacBriar, Wallace, N., Jr. “Success Story. Museum TV.” Lore 8, no. 4 (1958): 
126–127.

Madier, Claude. Diaporamas et montages audiovisuelles. Paris: Paul Montel 
Publications Photo-Cinema, 1971. 

Marchand, Antoinette. “I’ve Watched Museums Change.” Science on the 
March 54, no. 2 (Summer 1974): 19–21.

Marcousé, Renée. “Visual Education and the Museum.” Museum 2, no. 4 
(Paris 1949): 233–237.

Marshall, Bob. Audio-visual Aids: a Simple Guide to their use in Museums 
and Art Galleries. Plymouth: Plymouth College of Art and Design, AVTE De-
partment, 1978.

Martinoli, G. ”Le déclenchement du processus d’autogestion dans le cadre 
de la formation permanente.” Strasbourg: Conceil de l’Europe, Conceil de la la 
cooperation culturelle, 1974. (CCC/EES/74/35)

Материалы научной конференции по внедрению в практику работы 
музеев достижений современной оптики. 24 - 26 октября 1973 г. М. 
Советская Россия 1975г. 111с.илл, С. 112.

Mattingly, Grayson and Welby Smith. Introducing the Single Camera VTR 
System. Washington: D.C.: Smith - Mattingly Productions, Ltd., 1971.

McPhail, Thomas. Electronic Colonialism: the Future of International Bro-
adcasting and Communication. London: SAGE Publications, 1981.

McWilliams, Jerry. The Preservation and Restoration of Sound Recording. 
Nashville: AASLH, 1979. 

Mervill, Gilbert E. “New Dimension in Museum Teaching.” Museum News 
46, no. 2 (October 1967): 35–37.

The Metropolitan Museum as an Educational Institution: a Study with Re-
commendations. New York: Metropolitan Museum of Art, 1970. 

Meyer, Karl Ernest. The Art Museum: Power, Money, Ethics. New York: 
Morrow, 1979. 

Michel, Jean-Luc. De la diapositive au diaporama: Guide de la diapositive. 
Paris, Média Jeunesse (Collection Les mémentos pratiques), 1980.

Михайловская А.И. Архитектурно-художественное решение 
экспозиций и применение аудиовизуальных средств в музеях: Обзорная 
информация. – М., 1978. – 48с. 

Miller, Nancy E. and Christophor Crossman. “A cure for videophisia. (A 
program at the Albright-Knox Gallery will dispel Doubts about the Place of 
Video in the Art Museum)”. Museum News 55, no. 4 (March/April 1977): 38–
41. 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

269Miller, Robert C. “A Scientific Museum’s Experiment in Television.” Muse-
um 5, no. 4 (Paris, 1952): 245–250. 

Ministère de l’Éducation. Service General des Moyens d’Enseignement. 
Traitement automatisé des documents multi-média avec les systèmes ISBD uni-
fié, par F. Lamy-Rousseau et précis: Propositions S.I.L.P. Québec, 1974

Mirams, Gordon. “The Function of the Art Film.” Museum 1, no. 3-4 (Par-
is, 1948): 198–203.

Moles, Abraham A. and Elisabeth Rohmer. L’image: communication foncti-
onnelle. Paris: Casterman, 1981. 

Mollard, Claude. Centre national d’art et de culture Georges Pompidou, Le 
centre... on l’inovation culturelle sour le plateau Beaubourg. Paris: Centre na-
tional d’art et de culture Georges Pompidou, 1975.

Montes-Braquer, José. ”Audiovisuelle Elektronik und die Museum“. In Die 
sociale Dimension der Museumsarbeit: Bericht über ein internationales Semi-
nar der Deutschen UNESCO-Kommission 28, veranstaltet in Zusammenarbeit 
mit dem Museum Folkwang vom 20. bis 23. Mai 1974 in Essen. Köln: Deutsche 
UNESCO-Kommission, 1976. 

Mooney, Karen and Gerald O‘Grady. “The Perspective from Buffalo.” Vide-
oscope 1, no. 2 (1977): 13–15. 

Moore Clarly, Rebecca. “Video in Museums, Gadgetry (sic) or Imagery.” 
Televisions 3, no. 1 (January/February 1975): 4.

Morrison, William W. “The Unlovod Medium /Media/.” Museum News 55, 
no. 2 (November/December 1976): 64–65.

Le musée en tant que centre culturel et son rôle dans le développement de la 
collectivité. Stage d’études régional de l’UNESCO, Tokyo, 4-30 Septembre, 1960. 
(Paris: UNESCO/CUA/117, 1962). Museum 16, no. 4 (Paris, 1963). 

Les musées dans le monde. Lausanne: Éditions Grammont S. A., 1975. 
Le musée, agent d’innovation culturelle. par Bernard Gilman. Strasbourg: 

Conseil de l’Europe, Conseil de la coopération culturelle, 1977. 
The Museum and the Modern World: The Papers from the Tenth General 

Conference of ICOM = Le musée et le monde moderne: actes de la dixième con-
férence générale de l’ICOM. Paris: ICOM, 1975 

Museums and Education. Proceedings of the Smithsonian Institution Confe-
rence on Museums and Education, University of Vermont 1966. Eric Larrabee, 
ed.Washington: Smithsonian Institution Press, 1968. 

Music in the Museum. Proceedings of the CECA Conference, Warszawa, To-
run, Poznan, 6-12 October, 1975. ed. by Dominika Cicha.Poznan, Warsawa: 
ICOM Polish National Committee, 1976. (Materials to Museum Theory and 
Practice = Materialy do Teorii i Praktyki Muzealnej, 8).

The Myth of Transparency. Visual Education (London, June 1978): 21–22. 
Naisbitt, John. Megatrends. New York: Warner Books, 1982.
Newson, Barbara Y. and Adele Z. Silver, ed. The Art Museum as Educator: 

A Collection of Studies as Guides to Practice and Policy/Council on Museums 
and Education in the Visual Arts. Berkeley and Los Angeles: University of Cal-
ifornia Press and London: University of California Press, 1978.



270

TOMISLAV ŠOLA

Nicholas, Ralph G. and Leonard A. Stevens. “Listening to People.” Harvard 
Business Review 35, no. 5 (September/October 1957). 

Nilsson, Bengt V. “Museets informationsmodel.” Svenska Museer no.4 
(1975): 14. 

Niney, François. ”La politique des constructours Thomson-Audiovisuel: 
circuit forme et exportations.” Sonovision no. 190 (Janvier 1977): 67–71.

Niney, François. ”Rapport Nora/Minc. La revolution telematique.” Sonovi-
sion no. 210 (Novembre 1978): 30–38.

Nora, Simon et Alain Minc. L’informatization de la société. Rapport à M. 
Le President de la Republique. Paris: La Documentation française, 1978.

Norgate, Martin. “Linked Tape and Slide Audio-visual Displays.” Museums 
Association Information Sheet no. 17 (London, May 1973): 4. 

O’Doherty, Brian, ed. Museums in Crisis. New York: George Braziller, 
1972.

Osher, Mary Elizabeth. “Video Overview 1975/Survol de la video an 1975.” 
ICOM Education no. 7 (1975/76): 38–41. 

Osher, Mary Elizabeth. A Video Overview 1975. The Museum Educators’ 
Newthink A Metamorphosis, 11, p., bibliogr. 

Osher, Mary Elizabeth. “A Video Overview 1976: What’s New in Museum 
Education?” Material for the meeting of the Educational Committee of ICOM 
in Sweden, 20 p. 

Paris. Centre national d’art et de culture Georges Pompidou. L’atelier des 
enfants hors Beaubourg. Paris, 1977. 

Parker, Harry S. “Museum Education on My Mind.” The Museologist no. 
122 (March 1972): 13–18. 

Parker, Norton S. Audio-Visual Scriptwritting. New Brunswick, N. J.: Rut-
gers University Press, 1968. 

Paterson, Graham. “Video Hardware and Education.” Visual Education ( 
London, August/September 1978): 30–31. 

Perlmutter, Martin. “TV and the Inner Eye.” Videoscope (1976) 6–7. 
Permanent Education. Work of Consolidation of the Evaluation of Pilot 

Experiments in the Permanent Education Field. Strasbourg: Council of Europe, 
Council for Cultural Cooperation, 1977. CCC/EP (77) 3. 

Permanent Education. Final Report. Strasbourg: Council of Europe, Coun-
cil for Cultural Cooperation, CCC/EP (77) 8 revised, 1978. 

Pessis-Pasternak, Guitta. Dictionnaire de l’audio-visuel, français-anglais et 
anglais-français. Cinéma, photographie, presse, radio, télévision, télédistributi-
on, vidéo. Paris: Flammarion, 1976. 

Peterson, Richard F.”A Conceptual Framework”. Museum News 56, no. 5 
(Washington, May/June 1978): 19–20.

Pirlot, Constant, ed. Musée, film, télévision. Paris: ICOM, 1972.
The Philips - Magnavox/MCA; Magnavision/Disco Vision System. The age 

of the videodisc has finally arrived. Educational & Industrial Television (USA, 
Danbury January 1979): 33, 78.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

271Planque Bernard. ”Vors l’age de raison?” Sonovision, no. 205 (Paris, Mai 
1978): 37–39. 

Planque, Bernard. ”De quoi, de quoi?” Sonovision no. 210 (Paris, Novem-
bre 1978): 20. 

Wallace, Brenda. “Plugging into the Audio-visual Revolution.” A seminar 
report. CMA/AMC Gazette 7, no. 4 (Ottawa, October 1973) 11–12.

Postman? Leo. “Human Learning and Audio-Visual Education.” AV Com-
munication Review 9, no. 5 (September/October 1961) 

Les programmateurs de multivision. Sonovision (Mars 1979): 52–62.
“Qu’est-ce que l’Institut National de l’audiovisuel?” Culture et Communica-

tion no. 10 (Octobre 1978): 47–54.
Quinion Michael B. ”Slide - Tape Presentations.” Museums Journal 76, no. 

1 (London, June 1976): 13–14. 
Quiniou, Jean Claude. Télématique, mythes et réalites. Paris: Gallimard, 

1980. 
Radeford, Thomas. ”From A to V. Audio-visual for exhibits.” Museum 

News 52, no. 5 (January/February 1974): 36–40.
Reflections on Communications in Museums by Some Scandinavians. Stock-

holm: Nordiska museet kungl. boktryckerist PA Norstedt Et Söner, 1974. 
Ripley, Dillon S. The Sacred Grove. Essays on Museums. New York: Simon 

and Schuster, 1969. 
Ripley, Dillon S. “Museums: Evolution or Revolution.” The Museologist no. 

122 (March 1972): 4–10.
Rivière, Georges Henri. “The Organization and Function of the Museums.” 

Museum 2, no. 4 (Paris 1949). 
Rivière, Georges Henri. Le musée: instrument pour la prise de conscience 

des problèmes de l’environnement. Rôle du musée d’art et du musée des sci-
ences humaines et sociales.” Museum 25. no.1–2 (Paris 1973): 26–44.

Roberts, Martin. Video Cassettes. The System, the Market, the Future. Bev-
erly Hills, California: Martin Roberts and Associates, Inc., 1970. 

Robinson Glass, Tora and Janet Landy. “Media. Evaluating the Arnsberg 
Tapes.” Museum News 55, no. 6 (July/August 1977). 

Robinson Hoth, Sue. “Resources for Lifelong Learning.” Museum News 56, 
no. 5 (May/June 1978): 61–69. 

Rodwell, Susie. “The Economic Analysis of Educational Technology Deci-
sions.” Visual Education (London, August/September 1978): 27. 

Roizen, Joe, ed. “Mavica: Sony’s New Ace.” By N. Kihara and T. Nakamu-
ra in cooperation with the editor. Video Systems (November/December 1975): 
26-28.

Rohmeder, Jürgen. ”Audiovisuelle Medien.“ in Methoden und Medien der 
Museumsarbeit. Pädagogiche Betrenung der Einzelbesuchen in Museum, mit ka-
rikaturen von Marie Marcks. Köln: Du Mont Buchverlag, 1977.

Romiszowski, A. J. Selection and Use of Instructional Media. London: Ko-
gan Page, 1974. 



272

TOMISLAV ŠOLA

Rosenfeldt, Marilyn. Audio-guides. Are they a Marketable Commodity for 
Museums? 

Ross, David A. “Search for Tomorrow. Museum Participation in Televi-
sion.” Museum News 52, no. 5 (Washington, January/February 1974): 55–57. 

Rushton, Brian N. “Producing and Selling Quality Service to Education, 
Slides.” Museum News 46, no. 5 (Washington,January 1968): 27–32. 

Salaün, Jean-Michael. “De la vidéo-gazette au centre de ressources. 
L’innovation au langue audiovisuel.” Sonovision no. 207 (Paris, Juillet/Août 
1978): 38–41. 

Schafer, Paul. Aspects of Canadian Cultural Policy. (Studies and documents 
on cultural policies). Paris: UNESCO, 1976.

Schonberg, Harold C. “Tapes help Museum to Offer Centuries of Exotic 
Music.” The New York Times (New York), February 5th, 1973. 

Science Museums and the Future. Proceedings of the Australian UNESCO 
Seminar, Brisbane, 16–19 November, 1976 (Sydney: Australian National Com-
mission for UNESCO 1977. 

Sée, Geneviève. “L’utilisation des musées a l’école active.” École Française 
no. 4, 1951. 

Seguin, Marie-Chantal. Ordinateur et 3/4 de pouce: «Studüo See».Sonovi-
sion no. 204 (Avril 1978): 21–23.

Seminario La formación del personal técnico de museos, Barcelona. Paris: 
ICOM e Barcelona: Disputación provincial de Barcelona, 1975. 

Servan-Schreiber, Jean-Louis. Le Pouvoir d’informer. Qui le détient com-
ment il s’exerce ce qu’il sera demain. Paris: Robert Laffont, 1972. 

“Seven New AV Training Kits Available for Loan.” History News 30, no.4 
(Nashville, April 1975): 81.

Shamberg, Michael and Raindance Corporation. Guerilla Television. New 
York: Holt, Rinehart and Winston, 1971.

Shannon, Joseph. “The Icing is Good, But the Cake is Rotten.” Museum 
News 52 no. 5 (January/February 1974): 28–34. 

Shaw, Marilyn B. Adult Education in the Art Museum: A Content Analysis 
of Acoustical Guides in American Art Museums. Blacksburg, Virginia: Virginia 
Polytechnic Institute, 1976. 

Siegel, Seymour. “Radio and Television in Museum Education.” Museum 
News no. 29 (Washington, February 15. 1952): 6–8.

Stephen Thomas, W. “A New Museum Orientation Theater: An Experi-
ment in Interpreting Exhibits at the Rochester Museum and Science Center.” 
The Museologist no. 122 (March 1972): 18–20.

Special ecomusée. CRACAP Informations no. 213 (Le Creusot 1976): 
1–122.

Stránsky, Zbyněk. Z. “Pojam Muzeologije.” (poglavlje: Teorija muzejske ko-
munikacije). Muzeologija no. 8 (1970): 61–72.

Strong, Roy. “Museums: new horizons for the seventies. Session 1. The 
Next decade.” Museums Journal 70, no. 3 (London, December 1970): 102–104.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

273Strykowski, Waclaw. “Zastosowanie środkow audiovizualnych w pracy 
oświatowej muzeow. Založenia teoretyczne i praktyka.” Materialy ogólnopol-
skiej konferencji oświatowej, Poznań, Muzeum Narodowe, 21–24. 9. 1972. (red. 
par) Dominika Cicha. Poznań: Muzeum Narodowe, 1973.

Suarez, Diana and Gail Pierris. Museum Media. MAT - Museum Educa-
tion Graduates, 1978. 

Sultan, Josette et Jean-Paul Satre. La Télévision à la porte de l’école: les insti-
tuteurs et la télévision. Paris: Documentation française, 1981. 

Télécommunications, objectif 2000. Sous la direction d’Albert Glowinsky; 
pref. de Gérard Thery. Paris: Dunod. 1980. 

Terakowski, Janusz. ”Film w pracy óswiatowej muzeum etnograficznego.” 
Rocznik Muzeum etnograficznego w Krakowie 3 (1968): 273–295.

Thinking about the Future: A Critique of ‘The Limits to Growth’. ed. Cole, H. 
S. D., Freeman Christopher, et. all. London: Chatto and Windus, 1974.

Thomas, Nicolas. “Finds of the Year: A Television Programme for Muse-
ums.” Museums Journal 87, no. 3 (London, December 1967): 203–211. 

Thurman, John. “More Than Meets the Ear. Media.” Museum News 56, no. 
2 (November/December 1977): 11–18. 

Tibone, Maria Luisa. Il museo, un incontro nuovo. Torino: Paravia, 1977. 
Tigne, Mary Ann. “Tuning in to Audio Tours.” Museum News 54, no. 5 

(May/June 1976): 53–60.
Tkalčić, Vladimir. “Muzeji kao sredstvo pučke prosvjete.” Zbornik za pučku 

prosvjetu sv.1–2 (1/1922): 16–19.
Tkalčić, Vladimir. “Na putovima socijalističke muzeologije.” Predavanje na 

I kongresu i seminaru muzejskih radnika Jugoslavije u Zagrebu 1947. Bilten - 
Informatica Museologica no. 10 (prosinac 1971).

Toker, Franklin K. B. “Slide Tapes for Art Museums. Museum News 47, no. 
1 (September 1968): 50–55. 

“Today’s Museums in tomorrow’s Society.” Science on the March 51, no.2 
(June 1971): 16. 

Tosi Virgilio. Cinematography and Scientific Research. Paris: UNESCO, 
1977.

Trowbridge, N. E. The New Media Challenge. London: McMillan, 1974. 
Turner, Peter. “Education and Training at Audio-Visual 78.” Visual Educa-

tion (London, August/September 1978): 33–34. 
UNESCO regional seminar on the educational role of museums, Rio de Jane-

iro, Brazil, 7-30 September 1958. Report by the director of the seminar, Georg-
es Henri Rivière (Director of ICOM). Paris: ICOM (Educational Studies and 
Documents no. 38) 1960.

”L’utilisation du film dans les musées modernes.” Museum 1, no. 3-4 
(1948): 208–209. 

Van den Sande, P. ”Moyens audio-visuels modernes et leur utilisation au 
ZOO.” ZOO 42, no. 1 (Juil 1976): 9–10. 

Van Zwolle, H. J. ”De geluidspresentatie in de David Roezaal.” Bulletin van 
het Rijksmuseum no. 3 (1970): 146–150.



274

TOMISLAV ŠOLA

Varine-Bohan, Hugues de. “The Modern Museum: Requirements and 
Problems of a New Approach.” Museum 28, no. 3 (1976): 131–144. 

Vogelpoel E. “Audio-Visual Devices.” Kalori (Sydney) no. 31 (August 
1965): 29–34. 

Vojnović, Zdenko. “Naučno-prosvjetni zadaci muzeja.” Muzeologija no. 1 
(1953): 19–33.

Vollrath, Wolfgang. ”Praktische. Erfahrungen mit Lichtbildern zur Ein-
fuhrüng in Ausstelungen.“ In Die Praxis der Museumdidaktik. Bericht uber ein 
internationales Seminar der Deutschen UNESCO-Kommission 21. Veranstaltet 
in Zusamenarbeit mit dem Museum Folkwang von 23. bis 26. November 1971, 
Essen, Pullach/Munchen. Köln: Verlag Dokumentation für Deutschen UNES-
CO-Kommission, 1974.

Vrišer, Sergej. „Muzeji in sodobni svet“. Informatica museologica no. 5 
(1979) Völkerkundemuseum morgen - Aufgaben und Zeite. Zeitschrift für 
Ethnologie 101, no. 2 (1976): 198–313.

Waldius, Ake and Ted Weisberg. ”Video i studiecircles“/“Vidéo et cercles 
d’étude“. Pa gang utstallningssverien, Stockholm, Riksutstallningar, no. 4–5, 
33–35. 

Wallace, Brenda. “Plugging Into the Audio-Visual Revolution.”/”Au pas de 
la révolution audio-visuelle.” A seminar report. CMA/AMC Gazette 7, no. 4 
(Ottawa, October 1973): 11–12.

Washburn, Wilcomb, E. “The Museum’s Responsibility in Adult Educa-
tion.” Curator 7, no. 1 (New York 1964): 33–38. 

Webb, Michael. “Film Programs: Where to Go for Help.” Museum News 54, 
no. 6 (Washington, July/August 1976). 

Wenger, Maurice.”La télévision éducative au Suisse romande.” Sonovision 
no. 205 (Paris, Mai 1978): 72 

Wengen, Ger van and T. A. Swart. ”Museum en Openbaar Kunstbezit.“ 
Bulletin KNOB 74, no. 1. (Amsterdam, Fev. 1975): 44–50.

Wiring the World. The Explosion in Communications. Joseph Newman, ed. 
U.S. News & World Report Inc., 1971. 

Wisselmann, Rolf. ”Museumsdidaktik für Film und Fernsehen“. In Die 
Praxis der Museumdidaktik. Bericht uber ein internationales Seminar der De-
utschen UNESCO-Kommission 21. Veranstaltet in Zusamenarbeit mit dem Mu-
seum Folkwang von 23. bis 26. November 1971, Essen, Pullach/München. Köln: 
Verlag Dokumentation für Deutschen UNESCO-Kommission, 1974. 

Wittich, Walter Arno and Charles Francis Schuller. Audio-Visual Materi-
als. Their Nature and Use. New York: Harper and Brothers, 1953. 

Wittlin, Alma S. “Hazards of Communication by Exhibits.” Curator 14, no. 
2 (1971): 138–152. 

Wittlin, Alma S. “Commonsense Versus Universitology.” Museums Annual 
no. 3 (1971): 19–21.

Wittlin, Alma. Museums: In Search of a Usable Future. Cambridge, Massa-
chusetts: The MIT Press, 1970.



PREMA TOTALNOM MUZEJU

275Wittlin, Alma. The Museum: Its History and Its Tasks in Education. Ed. By 
Karl Manheim. London: E. C., Routledge and Kegan Paul Ltd., 1949. 

Wystava “Audio-visual at Work” /Brighton/ (Biuletyn informacyjny 
Zarzadu muzeow, Warszawa, no. 112 (Juin/Août 1974): 97–100. 

Youngblood, Gene. Expanded Cinema. New York: E. P. Dutton and Co. 
Inc., 1970.

Zelle, Ann. “The Artist via Videotape: Conversations with Jacques Lip-
chitz”, Museums Annual no 4 (1972): 25–29. 

Zetterberg, Hans L. Museums and Adult Education. London: Evelyn, Ad-
ams and Mackay for the ICOM, 1968.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

277Tomislav Šola,  
TOWARDS A TOTAL MUSEUM

Having the roots of their existance and origin in the human 
instinct for prestige and resistance to transicence, museums were 
discovered as a mechanism of wisdom and protection of the dignity 
of life. Their progress toward these goals have been achieved 
through tremendous efforts, but within a rational and pragmatic 
system of values: the spiritual aspect of the museum mission is 
inhibited by the traditional spirit from the time of emergence of 
the modern museum institution. The electronic revolution has 
produced the third wave of civilization and it implies a fundamental 
change of the spirit. There is movens hiding in the technology of 
data storage and processing which will change museums and enable 
them to truly fulfil their mission. 

In order to survive, a museum must be needed and used; 
therefore it must possess immediate action. Contemporary 
museum, and it especially pertains to the future museum, will be 
a counteractive mechanism of the society, a corrective in disparate 
events, which will contribute to the management of the “Spaceship - 
Earth” as true wisdom of the Council of Elders. 

During the last fifteen years or so, the traditional museum model 
has been giving way to the so-called Third Generation - the Third 
Wave museums. Their ambitions are bigger although it may appear 
they require and imply less. Following the industrial civilization, 
which with the madness of fascism showed its end goals and destiny 
of grand schemes that allowed no place for the individual entity, it is 
the task of the group entities to defend interests and particularities 
of separate identities, even when it comes to the individual, people, 
endangered plant species or parts of nature...

“Evidence” in museums is not sufficient and does not meet the 
protection requirements. The transfer of information from the 
past, transfer of the complex human experience and documenting 



278

TOMISLAV ŠOLA

changes of the entire environment are no more possible and even 
necessary to achieve through the ordinary museum workflow. The 
powerful potential of technology will become a means of destroying 
the planet or a means of achieving the dream of immortality. In 
these grandiose planetary events, museums can be both objects 
and subjects, which means they may turn into passive data banks, 
or they may become an important factor of growing and survival of 
the human race.

The purpose of this study was to support the known theses with 
new arguments, raise relevant questions to be answered by theory 
and practice of the museum mission and bring forth the theses that 
critically determine the future of the museum institution and its 
role in the protection of universal heritage: the Museum is a creative 
medium and its message converges with the artistic one; the future 
is possible only in conjunction with the new IT revolution; the new 
information technology, and eventually the audio-visual technology 
is not a mere tool, but also a new spiritual outlook; museology must 
evolve into a comprehensive theory of heritage; the cybernetic, 
counteractive nature of the museum must have its basis in theory; 
museum as a mechanism to protect the identity cannot be a means 
of subjugation; the point of reaching the ideal of the museum 
mission is the total museum, as a new awareness of the overall 
environment unlimited with space and time....



PREMA TOTALNOM MUZEJU

279BIOGRAFIJA

Tomislav Šola je rođen u Zagrebu, 1948. Studirao je arhitekturu, 
povijest umjetnosti i engleski jezik u Zagrebu, muzeologiju u 
Zagrebu i Parizu, te novinarstvo u Zagrebu. Doktorat iz muzeologije 
obranio je na sveučilištu u Ljubljani s radom na temu „Prema 
totalnom muzeju”. 

Strukovnu karijeru započeo je kao kustos (1975-81) u Galerija 
primitivne umjetnosti, dijelu današnjeg Muzeja suvremene umjetno-
sti u Zagrebu. Od 1981. do 1988. je bio direktor Muzejskog doku-
mentacijskog centra u Zagrebu gdje je bio glavni i odgovorni urednik 
časopisa “Informatica Museologica”, te zbornika “Muzeologija”. 
Objavio je jednu umjetničku monografiju (Ivan Lacković), brojne 
predgovore katalozima, te članke o umjetnicima i izložbama (52). 
Od 1980. piše pretežno o temama iz muzeologije i muzejske prakse. 
Napisao je knjigu “Essays on Museums and their theory - towards 
the cybernetic museum” (Finnish Museums Association, Helsinki, 
1997). Za tu je knjigu 1998. dobio nagradu “J.J.Strossmayer” HAZU. 
2003. godine knjiga je prevedena i izdana u proširenom izdanju 
u Zagrebu. Objavio je i poglavlja u pet knjiga izdanih u Velikoj 
Britaniji, te oko 265 radova u strukovnim časopisima i novinama. 
Hrvatsko Muzejsko društvo izdalo mu je knjigu “Marketing u 
muzejima ili o vrlini i kako je obznaniti” koja je 2002. primila 
godišnje priznanje struke (ubrzo potom se pojavilo i beogradsko 
izdanje iste knjige kod Clia). Neki radovi prevedeni su, ukupno, 
na jedanaest jezika. Sudjelovao je vlastitim prilogom na 20-tak 
međunarodnih skupova u 17 zemalja širom svijeta. 

Profesor Šola je održao oko 300 sati pozivnih predavanja u 
brojnim zemljama (Indija, Finska, Švedska, Kanada, Španjolska, 
Čehoslovačka, Slovenija, Francuska, Turska, V. Britanija, Srbija, 
Danska, Velika Britanija). Redovno je, više godina, predavao na 
Međunarodnoj ljetnoj školi muzeologije u Brnu (ISSOM/Unesco), 
na Sveučilištu u Ljubljani (postdiplomski) i na Školi za Evropsku 
baštinu u Barceloni (gdje je bio i član Akademskog odbora). Danas 



280

TOMISLAV ŠOLA

još redovno predaje na Univerzitetu umetnosti u Beogradu – Post
graduate Studies in Cultural Management and Cultural Policy in 
the Balkans (Francuska vlada, UNESCO, Paris IX etc.), te po pozivu 
u  Seminaru za muzeologiju i heritologiju Filozofskog fakulteta 
u Beogradu. U Finskoj (Jyvaskyla) je osnovao (1990) Međunarodnu 
školu za studij baštine (ISSHS) i na njoj predavao do 2009. U istom 
gradu je započeo projekt centra za baštinu “To je Finska”. 

Reference:
Organizovao je godišnje konferencije triju međunarodnih komi

teta svjetske muzejske organizacije (ICOFOM, ICTOP, CIMAM). 
U Finskoj (Jyvaskyla) osnovao (1990) Međunarodnu školu za studij 
baštine (ISSHS). U dva mandata predsjednik Nacionalnog komiteta 
ICOM/UNESCO (1981–1987), jedan od pet izabranih članova 
Izvršnog savjeta te svjetske organizacije (1983–1986), i član Izvrš
nog odbora (ICOFOM/ICOM). 

Autor je nekoliko projekata obnove ili izgradnje muzeja: Muzej 
Narodnog parka Triglav, Muzej novejše zgodovine (Ljubljana), 
Pokrajinski muzej (Maribor), Tehnički muzej (Zagreb). Autor je 
projekta „Slovenianum“ (Ljubljana), te ideje i prve faze projekta 
(1999) „Mostovi – virtualni muzej Evrope“ (Bonn). 2003/04 je izra
dio koncepciju Židovskog kulturnog centra u Zagrebu, 2004–2005 
savjetnik je Vlade Crne Gore u reorganizaciji brige za baštinu. 

2004. postao predsjednik Zajednice za kulturni turizam pri 
Hrvatskoj gospodarskoj komori.

Najnoviji radovi uključuju projekte na reorganizaciji Narodnog 
muzeja u Zadru, Muzeja vjetra u Istri i Muzeja iseljeništva (Zagreb). 
2002. osnovao je nevladinu organizaciju „Evropska udruga za bašti
nu“. Autor je koncepta i organizator godišnje manifestacije „The 
Best in Heritage“ u Dubrovniku (www.TheBestInHeritage.com), te 
bienalne manifestacije “Excellence Club” koja se održava u sklopu 
Koelnmesse’s sajma Exponatec u Koelnu, Njemačka. 

Od 2010. učesnik je na potprojektu Strategije baštinjenja koje 
Ministarstvo za nauku Srbije finasira u okviru projekta Instituta za 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

281noviju istoriju pod nazivom Tradicija i transformacija: istorijsko na-
sleđe i kolektivni identitet u Srbiji u 20. veku.

Član je redakcijskih savjeta časopisa “Museum Practice” (MA, 
UK), “Museum International” (UNESCO) i “International Journal 
of Heritage Studies “ (UK); 

Član Savjetodavnog komiteta svjetske organizacije Museums for 
Peace.

Član Naučnog Savjeta Instituta za Katalonsku baštinu, Girona, 
Španjolska.

Član Savjeta Europa Nostra, Haag, Nizozemska.
Član Savjeta Centra za muzeologiju i heritologiju Filozofskog 

fakulteta u Beogradu.
Poklonik inovacije i “proučavanja” budućnosti: autor desetak 

nerealiziranih projekata muzeja, atrakcija, experience industry pro
jekata.





PREMA TOTALNOM MUZEJU

283IZBOR IZ BIBLIOGRAFIJE 
Tomislava Šole

De la vanitat a la saviesa (From Vanity to Wisdom). Girona: Institut Catala 
de Recerca en Patrimoni Cultural, 2009.

“Heritage and human development”, In World Heritage and Sustainable de-
velopment: International Conference publication: Heritage 2008. Porto: Green 
Lines Institute, 2008, 11–19.

“Museums and potentials for development of traditional crafts”, In Tradi-
tional crafts - a challenge for cultural tourism: International Conference Procee-
dings, Donja Stubica: 2008, 28–33.

“Museums in Croatia - a brief review.” Museum Aktuell, (April 2008): 10–
13.

The Best in Heritage (6) 2007 - Interactive Edition (DVD-ROM). Ed. Šola, 
T., D. Babić and E. Šilić. Zagreb: Novena, 2008.

“Será el museo Capaz de defenderse? Una mirada sobre la inspiracion el 
ecomuseo / /Filosofia y tiplogia de los museos locales.” Mus-A Revista de los 
Museos de Andalucía, No. 8 (Julio 2007): 30–39.

The Best in Heritage (5) 2006 - Interactive Edition. (DVD-ROM). Ed. Šola 
T., D. Babić and E. Šilić. Zagreb: Novena, 2007.

“La définition du musée : étendue et motifs.” In Vers une redéfinition du 
musée ? (Sous la direction de François Mairesse et André Desvallées; avant-
propos de Michel Van-Praët. Paris: L’Harmattan, 2007.

“The return or the three faces of Europe.” In Cultural Heritage in the 21st 
Century: Opportunities and Challenges. Krakow: Research Institute of Europe-
an Heritage, International Cultural Centre, 2006.

“Can theory of Heritage help peace?” In Museums for Peace: A Contributi-
on to Remembrance, Reconciliation, Art and Peace. Gernika-Lumo: Fundacion 
Museo de la paz de Gernika, 2006, 360–365.

The Best in Heritage (4) 2005 - Interactive Edition. (DVD-ROM). Ed. Šola 
T., D. Babić and E. Šilić.. Zagreb: Novena, 2006.

“What theory? What heritage?” Nordisk Museologi (2005/2): 3–16.
“The Best in Heritage: The 4th annual presentation of awarded projects in 

museum, heritage and conservation.” Museum Aktuell (April 2005): 31–32.
“Redefining collecting” In Museums and the future of Collecting ed. Knell, 

Simon J. Aldershot: Ashgate Publishing Limited, 2004, 250–260.



284

TOMISLAV ŠOLA

“The importance of being wise or could museum archaeology help us be 
better professionals” In Archeologia del museo. Ed. Lenzi, Fiamma e Andrea 
Zifferero. Bologna: Editrice Compositori, 2004, 11–16.

Marketing u Muzejima: ili o vrlini i kako je obznaniti. Zagreb: Hrvatsko 
muzejsko društvo, 2001. 

“Redefining Collecting.” In Museums and the Future of Collecting. (first 
edition) Ed. Simon J. Knell. Ashgate : Aldershot, 1999.

Začarane minijature u prostoru. Bahunek. ed. Burt Chernow. Zagreb: Nak-
ladni zavod Globus,1998. 

“Museums, museology, and ethics: a changing paradigm.” In Museum Ethi-
cs. ed. Gary Edson. London: Routledge, 1997.

Essays on Museums and their Theory: towards the cybernetic museum. Hel-
sinki: Finnish Museums Association, 1997. 

“The European Dream and Reality of Museums: a report from South-East”. 
In Museums and Europe 1992. ed. Susan Pearce. London: The Athlone Press, 
1992.

“Museums and Curatorship” In The Museum Profession. ed. Gaynor Ka-
vanagh. Leicester: Leicester University Press, 1991. 

“The Museum Curator: enedangered species.” In Museums 2000. Ed. Pat-
rick Boylan. London: Association Routledge, 1990.

Ivan Lacković-Croata. Zagreb: Mladinska knjiga, 1986.
Antimuzej: bibliofilsko izdanje. Zagreb: Zbirka Biškupić, 1985. 



PREMA TOTALNOM MUZEJU

285INDEKS

ACNAV v. Nacionalno katehetičko udruženje za audio-vizuelne medije
Ajfel, G. (Eiffel, G.) 243
Ajzenbajs, M. (Eisenbeis, M.) 154, 155, 156, 256
Ajzenštajn, S. (Eisenstein, S.) 85
Alderson, V. T. (Alderson, W. T.) 155, 221
Aleksander, Edvard P. (Alexander, E. P.) 73, 88, 153, 154, 156, 157, 221-2
Alt, N. B. 222-3
Američki muzej istorije prirode (The American Museum of Natural History), 

Njujork 190
antimuzej 164
Američko udruženje muzeja 161
Antropološki muzej (Museo de Antropologia), Meksiko Siti  70, 151
Argan, Đ. K. (Argan, G. C.) 153
Asocijacija za muzejsku dokumentaciju (Museum Documentation Associa-

tion), London 37
audio-vizuelno (AV) 11, 179, 180-181, 183, 185-192, 194-95, 199, 201-02, 206, 

209, 213-17, 228, 232
Bakminster Fuler, R. (Buckminster Fuller, R.) 43, 202, 238
Bazala, Ž. (Basala, G.) 55, 222-23
Bauer, A. 256
Bedu, M.  219-20
Bejtson, G. (Bateson, G.) 22, 106
Beneš, J. 156, 221, 254
Berns, V. A. (Burns, W. A.) L. 156
Bergson, A. (Bergson, H.) 221
Bleri, Ž. (Blery, G.) 220
blip kultura 51, 243
Bobur (Beabourg) v. Centar Žorž Pompidu
Bolding, K. E. (Boulding, K. E.) 154
Borkoman, Dž. (Borcoman, J.) 194
Bouls, E. A. (Bowles, E. A.) 54,55, 219
Branskomb, E. V. (Branscomb, A. W.) 21
Buile, A. (Bouilhet, H.) 222
Bulez, P. (Boulez, P.) 184
Biro, Ž. (Bureau, J.) 56
Burkou, E. (Burcaw, E.) 256
Centar Žorž Pompidu (Centre Georges Pompidou), Pariz 76, 82, 103, 143, 

147, 184



286

TOMISLAV ŠOLA

CNAM v. Nacionalni konzervatorijum za primenjenu umetnost
CNRS v. Nacionalni centar za naučna istraživanja
CSA v. Visoki savet za audio-vizuelno
Čedister, R. (Chedister, R.) 219, 222
Čejs, R. A. (Chase, R. A.) 155
Černs, A. B. (Cherns, A. B.) 219
Dajn, R. van 80, 82, 88
Dambarton Ouks muzej (Dumbraton Oaks Museum), Vašington 39
Dankan, K. (Duncan, C.) 153, 221, 223
Darvin, Č. (Darwin, Ch.) 42
dečji muzej 150
Dejli, D. (Dailey, D.) 155
Dejvs, K. V: (Dawes, C. V.) 223
Desavales, A. (Desvallées, A.) 256
Dibo, R. (Dubos, R.) 155, 220
diorama 199
Direkcija muzeja Francuske (Direction des musées de France), Pariz 206,219
Dizni, V. (Disney, W.) 85 199, 232-33
Doksteter, F. (Dockstater, F.) 222
Drakulić, S. 88
drugi talas 41-42, 46, 48, 49, 51,199, 228, 242, 247
Džojs, Dž. (Joyce, J.) 141
Džons, R. (Jones, R.) 220
ekomuzej 72, 152, 190, 251
ekomuzeologija, 190, 252-53
Ermitaž 187
Eksploratorijum (Exploratorium), San Francisko 134
Ešmolian muzej (Ashmolean Museum), Oksford 39
Evans, M. 255
Evrar, M. (Evrard, M.) 152, 246
Fagali, V. (Fagaly, W.) 222-3
Finli, J. (Finley, I.) 156-57
Foster, M. K. (Foster, M. K.) 153
Franjevački komunikacioni centar (Franciscan Communications Center), Los 

Anđeles 191
Frer, E. (Frere, E.) 220
Fulkinjoni, E. (Fulchignoni, E.) 220, 223
Fuentes, K. 70
Fuks, R. (Fuchs, R.) 87, 92
Gaković, B. 155
Galerija Tejt (Tate Gallery), London 125
Gardner, A. T. E. 154
Gilborn, K. A. (Gilborn, C. A.) 223
Gilman, B. 152
Gilson, E. (Gilson, É.) 153



PREMA TOTALNOM MUZEJU

287Gluzberg, H. (Glusberg, J.) 45, 56, 61, 63, 85, 87, 96, 106, 120, 135, 153-54, 
183, 220, 256

Grouv, R. (Grove, R.) 193, 221
Gugenhajm muzej (Guggenheim Museum), Njujork 101
Gutenberg, J.  44, 173, 184
Guerilla Television 154, 180
Hadson, K. (Hudson, K.) 95, 104, 141, 154, 155, 218, 220
Hamer (Hammer), kolekcionar 78
Hajtauer, Dž. B. (Hightower, J. B.) 221
Hajzenberg, V. (Heisenberg, W.) 30
Harison, M. (Harrison, M.) 88, 220
Hauard, Dž. F. (Howard, J. F.) 220
Hazelijus, A. (Haselius, A.) 147
Hegel, G. V. F. (Hegel, G. W. F.) 42
Hendrik, K. (Hendrick, K.) 255
heritologija 10, 190, 242, 252-53
Hjum, R. M. (Hume, R. M.) 153
Hofburg, Beč 187, 188
Hoving, T. P. F. 18
Huper, R. (Hooper, R.) 193, 221-13
ICOFOM 157, 218, 229, 246-47, 256
ICOM 37, 42, 56, 62, 108, 111, 157, 161, 178, 190, 203, 210, 215, 222, 229, 247-

48
ICRAM 184
Iden, F. (Eden, P.) 222
Ig, R. (Huyghe, R.) 174, 219
imaginarni muzej 66, 112, 135, 178, 229, 253
INA v. Nacionalni institut za audio-vizuelno
informatička revolucija 17,19,27,28,52,54
Institut Frenklin (The Franklin Institute), Filadelfija 190
Institut Smitsonijan (The Smithsonian Institution), Vašington 91
Intersindikalna grupa za audio-vizuelnu komunikaciju (Groupement inter-

syndical de la communication audiovisuelle) 20,
Jursenar, M. (Yourcenar, M.) 88, 170, 219
Kameron, D. F. (Cameron, D. F.)
Kan, M. I. (Khan, M. I.) 220, 222
Kant, I. (Kant, E.) 42
Katai, F. 55
Klajn, P. (Klein, P.) 45
Klivlend, H. (Cleveland, H.) 256
Kolekcija Frik (Frick Collection), Njujork 101
Kondorse, N. (Condorcet, N.) 42
Krepels, R. 223
Krosman, K. (Crossman, C.) 222
Lakan, Ž. F. (Lacan, J. F.) 223



288

TOMISLAV ŠOLA

Lajbnic, G. (Leibniz, G. W.) 42
La Vilet (La Villette), Pariz 206
Leč, V. (Laetsch, W.) 154
Lenbahhaus muzej (Lenbachhaus Museum), Minhen 39
Ler, A. fon (Loehr, A. von) 152
Lering, Ž. (Leering, J.) 115
Lesing, G. E. (Lessing, G. E.) 42
Limijer (Lumière) 236
Lipšic, Ž. (Lipshitz, J.) 202
Ludvig (Ludwig), kolekcionar 77-78
Luis, M. (Lewis, M.) 221-23
Lunačarski, A. V. (Лунача́рский, A. B.) 61
Luvr (Louvre) 63, 81, 110, 116-17, 167, 180, 187, 219
Malro, A. (Malraux, A.) 32, 62, 64,66-67,76, 87-88, 102, 109, 135, 154-55, 157-

58, 166-67, 169, 174, 185, 205, 218-9, 234
Mamford, L. (Mumford, L.) 184
Marčant, S. L. (Marchant, S. L.) 220, 223
Marineti, F. T. (Marinetti, F. T.) 98
Markoni, Đ. (Marconi, G.) 44
Marks, K. (Marx, K.) 42
Maroević, I. 154, 256
MDA v. Asocijacija za muzejsku dokumentaciju
Međunarodni komitet za dokumentaciju (International Committee for Docu-

mentation) 37
Mekluan, Maršal (McLuhan, M.) 17, 19, 21, 28-31, 36, 42-43, 48, 55-56, 60, 62, 

75, 79-81, 87-88, 142, 154-55, 173-74, 176-77, 181-84, 190-91, 202, 218-22, 
255

Merime, P. (Mérimé, P.) 73
Metropoliten muzej (The Metropolitan Museum of Art), Njujork 63, 78, 95, 

101, 103, 111, 114, 119, 127, 193, 202, 204-5
Mil, Dž. S (Mill, J. S.) 42
Miler, N. (Miller, N.) 222
Mink, A. (Minc, A.)
mnemozofija 9, 10
MoMA v. Muzej moderne umetnosti 
Montebelo, G. F. de (Montebello, G. P.) 63, 95, 103, 154, 166
Morli, G. (Morley, G.) 154
Mota, M. M. da (Mota, M. M. da) 256
Muzej afro-američke umetnosti (Museum of African American History), Bos-

ton 151
Muzej Anakostije (Anacostia Neighborhood Museum), Vašington 124, 150-51
Muzej australijske demokratije (Museum of Australian Democracy), Kanbera 

68, 192, 205
muzej bez zidova 43, 239
Muzej Bario (Museo del Bario), Njujork 151



PREMA TOTALNOM MUZEJU

289Muzej Bruklina (Brooklyn Museum), Njujork 39, 101
Muzej čoveka (Musée de l’Homme), Pariz 83, 148
Muzej Izabele Stjuart Gardner (Isabella Stewart Gardner Museum), Boston 39
Muzej Karnavale (Musée Carnavalet), Pariz 39
Muzej Le Krezo (Musée de la Communauté Le Creusot Montceau-Les-Mines) 

72, 125, 152
Muzej moderne umetnosti (Museum of Modern Art), Njujork 101 
Muzej nauke i industrije (Museum of Science and Industry), Čikago190, 200
Muzej primenjene umetnosti (Kunstgewerbemuseum), Hamburg, 117
Muzej Studio (Studio Museum), Njujork 151
Muzej tehnike (Tekniska Musset), Stokholm 190
Muzej umetnosti i tradicije (Musée national des Arts et Traditions Populai-

res), Pariz 148
Muzej Van Abe (Van Abbemuseum), Ajndhoven 65, 115
Muzej Viktorije i Alberta (Victoria and Albert Museum), London 115, 143, 

194
muzeologija 82, 95, 99, 111-2, 181, 228-9, 242, 245-8, 251
muzeografija 246, 252
MuWoP (Museological Working Papers) 246-7, 256
Nacionalna galerija Kanade (National Gallery of Canada), Otava 143, 194
Nacionalni centar za naučna istraživanja (Centre National de la Recherche 

Scientifique - CNRS), Pariz 184
Nacionalni institut za audio-vizuelno (Institut national de l’audiovisuel - INA), 

Pariz 20, 184, 240
Nacionalni konzervatorijum za primenjenu umetnost (Conservatoire National 

des Arts et Métiers), Pariz 20,
Nacionalni muzej američke istorije (National Museum of American History), 

Vašington 149
Nacionalni park Kamarg (Parc Naturel Régional de Camargue) 198
Nacionalno katehetičko udruženje za audiovizuelne medije (Association caté-

chétique nationale pour l’audiovisuel - ACNAV) 177-8
Namut, H. (Namuth, H.) 202
Nilson, V. (Nielson, W.) 93
Nanej, F. (Niney, F.) 21, 54
Nobl, Dž. (Noble, J.) 97, 153, 161-2
Nora, S. (Nora, S.) 19, 54-6, 88, 109, 154, 255
Nordijski muzej (Nordiska museet), Stokholm 147, 220, 254
nova muzeologija (Muséologie Nouvelle) 108, 152, 156,190, 248
Ogrizović, V. 88
Old Starbridž Vilidž (Old Sturbridge Village) 136
Old Vilijamsburg (Old Williamsburg) 136
Openhajmer, F. (Oppenheimer, F.) 134, 148
Orvel. M. (Orvell, M.) 55, 219
Ošer, M. (Osher, M.) 187, 220, 222, 255
Palata otkrića (Palais de la Decouverte, Pariz) 190



290

TOMISLAV ŠOLA

Par, A. E. (Parr, A. E.) 200
Paster, L. (Pasteur, L.) 173
Pitagora 209
Polok, Dž. (Pollock, J.) 202
prvi talas 41, 242
Radeford, T. (Radeford, T.) 153, 221
Rajnhard, Dž. (Reinhardt, J.) 157
Rankin, L. J. (Rankine, L. J.) 54
Rejni, F. G. (Rainey, F. G.) 155
Rembrant, H. van Rijn 78
Rip Kirbi (Rip Kirby) 138
Ripli, D. S. (Ripley, D. S.) 36, 55, 87-9, 110, 139, 146, 152-154, 156, 170, 219
Rive, P. (Rivet, P.) 83, 148, 151, 156
Rivijer, Ž. A. (Rivière, G. H.) 71, 98, 108, 132, 148, 152, 156, 222, 246, 250, 256
Roberts, M. (Roberts, M.) 56
Ros, D. A. (Ross, D. A.) 223, 241, 255
Rosak, T. (Roszak, T.) 71
Rozenberg, H. (Rosenberg, H.) 120
Saldern, A. fon (Saldern, A. von) 87, 88, 152, 154, 219
Sales, Ž. (Salles, G.) 219
Sandberg, V. (Sandberg, W.) 55, 86, 88
Sartr, Ž. P. (Sartre, J. P.) 62, 138, 144, 155
Sekelj, T. 256
Sejler, Dž. (Sailer, J.) 152
Servan-Šrajber, Ž. L. (Servan-Schreiber, J. L.) 24, 54-56, 154, 181, 220
Sezan, P. (Cézanne, P.) 76
Sherman E. Lee and Edward B. Henning, 154
Simon, H. A. 27,
Skansen 147
Smit, A. H. (Smith, A. H.) 147, 156
Smitsonijan v. Institut Smitsonijan (The Smithsonian Institution), Vašington 

200
Sofka, V. 256
Stiven, T. V. (Stephen, T. W.) 221
Stansfild, Dž. (Stansfield, G.) 256
Stranski, Z. Z. (Stránsky, Z. Z.) 154, 245-46, 256
Strong, R. 91, 93, 135, 153, 154, 155
Šamberg, M. (Shamberg, M.) 54 99, 153, 154, 219-20
Šenbrun (Schönbrun), Beč 188
Šenon, Dž. (Shannon, J.) 21,22, 218, 222
Šrajner, K. (Schreiner, K.), 218, 256
Štajn, G. (Stein, G.) 96
Tener, E. H. (Tenner, E. H.) 55, 219
Tofler, A. 41-42, 48-49, 50-51, 55-56, 88, 132, 154, 191, 228, 254
totalni muzej 9, 243



PREMA TOTALNOM MUZEJU

291treći talas 32, 42-43, 48-49, 51,151,191, 232, 242-43, 252
Trokut, Vladimir Dodig 157,164, 256
Turgo, A. R. Ž. (Turgot, A. R. J.) 42
Umetnička galerija Ontarija (Art Gallery of Ontario), Ontario, 125
UNESCO 60,66, 101, 108, 110, 111
Urs, M. (Madelain Hours) 60, 87
Valeri, P. (Valéry, P.) 98
Varan-Boan, I. de (Varin-Bohan, H. de) 92, 152, 153, 156, 170, 246
Versaj (Versailles) 187, 188
Viole-le-Dik, E. (Viollet-le-Duc, E.) 73
Vilar, Ž. I. (Veillard, J. Y.) 157, 256
Vilson, M. L. (Wilson, M. L.) 220
Visoki savet za audiovizuelno (Conseil supérieur de l’audiovisuelle), Pariz
Vitlin, A. (Witllin, A.) 88, 128, 142, 155-156, 185, 195, 220, 254
Vitman, Dž. (Whitman, J.) 153-54, 156
Vogelpoel, E. 221, 223
Vošburn, V. E. (Washburn, W. E.) 155
Zele, E. (Zelle, A.) 222
Zeterberg, H. L. (Zetterberg, H. L.) 156
Zontag, S. (Sontag, S.) 66, 88, 153
Žid, A. (Gide, A.) 96, 118, 119, 134, 138, 153-55, 250-51
Žirodi, D. (Giraudy, D.) 155, 222



CIP - Каталогизација у публикацији.  
Народна библиотека Србије, Београд
069.01  069:004]:316.77
ШОЛА, Томислав, 1948-
Prema totalnom muzeju / Tomislav Šola. - 
Beograd : Centar za muzeologiju i heritologiju Filozofskog fakulteta, 2011
(Kruševac : Sigraf). - 292 str. ; 25 cm. (Biblioteka: Mnemosophia; knj. 1, tom 1)
Tiraž 500. - Str. 9-10: Dobronamernost mnemozofije / Dragan Bulatović. - Biografija:
str. 279-281. - Napomene i bibliografske reference na kraju teksta. - Bibliografija: str. 259-275. 
- Summary : Towards a Total Museum. - Izbor iz bibliografije Tomislava Šole: str. 283-284. - 
Registar.
ISBN 978-86-88803-04-5
a) Музеологија b) Музеји – Информациона технологија COBISS.SR-ID 187593484



IZDANJE SU OMOGUĆILI:

Ministarstvo kulture Republike Srbije
Narodni muzej iz Kruševca 
i Muzej Ras iz Novog Pazara 
u okviru projekta: Ka novom muzeju
Ministarstvo prosvete i nauke Republike Srbije 
u okviru projekta: Tradicija i transformacija: istorijsko nasleđe i nacionalni identitet u Srbiji 
u 20. veku, i podprojekta Strategija baštinjenja (47019), Instituta za noviju istoriju, iz Beograda.



Centar za muzeologiju i heritologiju 
Filozofskog fakulteta u Beogradu
www.heritagefbg.info
Biblioteka MNEMOSOPHIA
urednik: Dragan Bulatović
Prvo kolo
	 Tomislav Šola, KA TOTALNOM MUZEJU
	 Vojćeh Glužinjski, KA USPOSTAVLJANJU 

MUZEOLOGIJE
	 Dragan Bulatović, MUZEOLOŠKA TEORIJA  

SVEDOČANSTVENOSTI
	 Angelina Milosavljević-Ault, IKONOGRAFIJA  

ITALIJANSKIH STUDIOLA XV I XVI VEKA  
U SLUŽBI VLADARSKE IDEOLOGIJE

	 Nenad Radić, ZBIRKA JOSIPA BROZA TITA  
KAO SLIKA MOĆI

	 Milan Popadić, MNEMOTEKTURE ILI PROSTORNO-
‑MEMORIJSKI SISTEM MUZEOLOŠKE VREDNOSTI

	 Nikola Krstović, MUZEALIZACIJA SVAKODNEVICE 
KAO PREDMET SKANSENOLOGIJE

CENTAR ZA 
MUZEOLOGIJU 
I HERITOLOGIJU
FILOZOFSKI FAKULTET 
UNIVERZITETA U BEOGRADUmh






	prema totalnom
	PREMA TOTALNOM MUZEJU, knjiga iz Beograda 2011

